### بِسْ إِللَّهُ ٱلرِّحِيمِ







مصدر الفهرسة:

#### رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ٣٠٢٥ لسنة ٢٠١٧.

IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda

رقم التصنيف: BP32.5.A26 F3 2017

المؤلف الشخصي: فاضل، على عباس.

العنوان: أبو قتادة الأنصاري: الصحابي البدري الرافضي/

بيان المسؤولية: تأليف علي عباس فاضل؛ تقديم السيد نبيل قدوري الحسني.

بيانات الطبعة: الطبعة الأولى.

بيانات النشر كربلاء، العراق، العتبة الحسينية المقدسة - مؤسسة علوم نهج البلاغة. 1438 - 2017م

الوصف المادي: 136 صفحة.

سلسلة النشر: مؤسسة علوم نهج البلاغة سلسلة حياة السلف الصالح صحابة الإمام على عليه السلام 4. تبصرة ببليوغرافية: يتضمن هوامش، لائحة المصادر: الصفحات (113 - 134).

موضوع شخصي: أبو قتادة الأنصاري، الحارث بن ربعي بن رافع، توفي حوالي 38 للهجرة - نقد وتفسير.

موضوع شخصي: محمد (صلى الله عليه وآله)، نبي الإسلام، 53 قبل الهجرة - 11 للهجرة - أصحاب.

مصطلح موضوعي: الصحابة والتابعون - تراجم.

مصطلح موضوعي: سقيفة بني ساعدة - شبهات.

مؤلف اضافي: السيد نبيل قدوري الحسني مقدم.

#### تمت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية المقدسة

## سِ لْسِلَةُ جُنَاةُ السَّلْفِ الصَّالِحِ صَحِابَةُ الْإِمْامِ عَلَى عَلَيْهِ السَّلَامِ

البدريون: ٤

الصّاحة الدّري الرافضي

تَأْلِيْفُ م.م.عَلِيَّعِبَاسْ فَاضِيْلْ

ٳڝٙۘۘٙؗ؞ٳ ؠؙٷۺؖؽؙۺؙڂٵٷڒۺڿٳڷڹڵڞ ٟڎٳڵۼؠڹڔؖڒٷڝؿؖڹؽ۫ؠڒڵٷٳڝؽ

## جميع الحقوق محفوظة للعتبة الحسينية المقدسة

الطبعة الأولى ١٤٣٨هـ - ٢٠١٧م



العراق: كربلاء المقدسة - العتبة الحسينية المقدسة

مؤسسة علوم نهج البلاغة

www.inahj.org Email: inahj.org@gmail.com ۰۷۸۱٥٠١٦٦٣٣ : موبایل

#### تنویه:

إن الأفكار والأراء الواردة في هذا الكتاب تعبر عن وجهة نظر كاتبها، ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر العتبة الحسينية المقدسة

مقدمة المؤسسة مقدمة المؤسسة م

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة المؤسسة

#### أين الخلف من هذا السلف!؟

الحمد لله على ما أنعم وله الشكر بها ألهم والصلاة والسلام على خير الأنهام محمد وآله الطيبين الطاهرني.

أما بعد:

لم يزل الإمام علي (عليه السلام) الفاروق بين الحق والباطل والمحك الذي يكشف الإيهان من النفاق، والفئة العادلة من الباغية، والسنة من البدعة، والصالح من الطالح، ولأن الدين هو أثمن ما لدى العاقل فقد احتاج العاقل إلى علي بن أبي طالب (عليه السلام)؛ ولأن الدعوة إلى التمسك بالسلف الصالح أصبحت اليوم شعار الخلف كان لا بد من الرجوع إلى أولئك السلف؛ لنرى أين كانوا؟ أو تحت أي راية ساروا؟ وإلى أي فئة

انتسبوا؟ وأي سنّة أحيوا؟ وأي بدعة أماتوا؟

ولأجل ذلك ارتأت مؤسسة علوم نهج البلاغة أن تضع بين يدي القارئ الكريم مكنزاً معرفياً يعيد رسم صورة من الإسلام، ويوضح الطريق لمن تشوق لمعرفة رجال صدقوا في إيهانهم وكانوا دعاة ربانيين للإسلام وعاملين مجدين في بناء الحضارة الإنسانية منذ أن شرّفهم الله بالإسلام وصحبة رسوله الأكرم (صلى الله عليه وآله) والتمسك بأخيه ووصيه وخليفته في أمته، وولي من كان المصطفى (صلى الله عليه وآله) نبيه.

فكانوا صحابة وموالين، وسلفا صالحا، لمن أراد أن يعلم من هم السلف الصالح ومن أميرهم ومولاهم حتى قال فيهم الحاكم النيسابوري في مستدركه نقلاً عن الحكم: (شهد مع علي -معركة - صفين ثهانون بدرياً وخمسون ومئتان ممن بايعوا تحت الشجرة)(۱)، ولأجل معرفة هؤلاء (البدريون والشجريون) الذين كانوا يقاتلون تحت راية الإمام علي (عليه السلام) في حربه للفئة الباغية معاوية وحزبه وأشياعه، وممن لم يشتركوا لكنهم عرفوا بموالاتهم لعلى (عليه السلام).

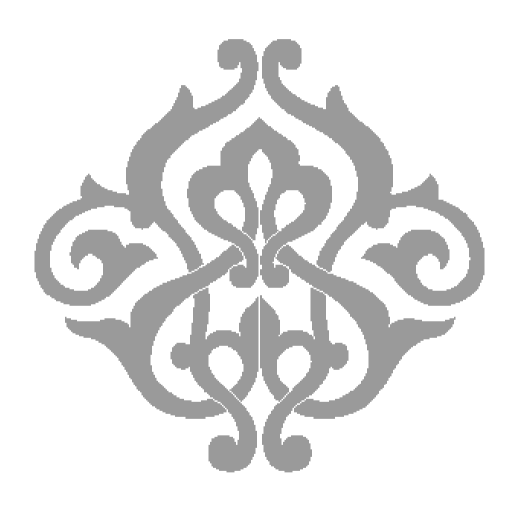
ولذا شرعت المؤسسة بالبحث والدراسة لهذا السلف الصالح وبيان شخصيتهم وسيرتهم العطرة، ضمن سلسلة ستصدر تباعاً والموسومة بـ(سلسلة حياة السلف الصالح صحابة الإمام على عليه السلام) فقدمنا منهم الصحابة البدريين والسابقين من المهاجرين والأنصار فإن وفقنا الله لإكهالهم شرعنا بأهل البيعة تحت الشجرة.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم: ج٣، ص١٨٠.

وكان من هؤلاء الصاحابة الأجلاء الصحابي (أبو قتادة الأنصاري) الذي كان أول الصحابة الذين نالهم ظلم السقيفة ومكامنها، فقد كذبوه عندما قدّم شهادته في مالك بن نويرة، ولم يأخذوا بها قاله بل تجاهلوه وكذبوه، مما جعله بعد أن كان معهم إلى مقاطعتهم واعتزالهم لأنه رأى ما هم فيه من باطل ولم يكن همهم إحياء الدين بل جاءوا لأجل غايات دنيوية، لذا فقد تركهم واغمد سيفه ولم يقف مع أحد منهم إلى أن جاء أمير المؤمنين عليه السلام حتى نراه جندياً مقاتلاً وقائداً شجاعاً وأول حاكم في عهد أمير المؤمنين عليه السلام ومن المقربين لدى الإمام عليه السلام فهذا الصحابي قد حاولوا أهل السير والتاريخ طمس كل موقف منه وخصوصاً ما يتعلق بموقفه من الخلافة، ووضع بعض الأكاذيب عليه، لذا جاء هذا البحث ليكشف عن هذه الشخصية ويبين مواقفها ومناقشتها، لترى النور بين يدي القارئ الكريم.

فجزى الباحث خير الجزاء فقد بذل جهده وعلى الله أجره والحمد لله رب العالمين..

السيد نبيل قدوري الحسني رئيس مؤسسة علوم نهج البلاغة



مقدمة

#### مقدمة

الْحَمْدُ لله كُلَّمَا وَقَبَ لَيْلٌ وَغَسَقَ، وَالْحَمْدُ لله كُلَّمَا لاَحَ نَجْمٌ وَخَفَقَ، وَالْحَمْدُ لله كُلَّمَا لاَحَ نَجْمٌ وَخَفَقَ، والْحَمْدُ لله غَيْرَ مَفْقُودِ الأَنْعَام، وَلاَ مُكَافَأ الأَفْضَالِ، والصلاة والسلام على خير الخلق، رسولنا وآله الذين أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا.

أما بعد:

فإن البحث في التراث الإسلامي بحث يحتاج إلى تأمل ودربة ووعي ومناقشة القضايا التي لها خصوصية في حياة هذه الأمة، فلا يمكن للباحث الاعتهاد على كل ما جاء في هذا التراث من دون تفحصه ومناقشته وبيان حقيقته، ومن ثم الأخذ به أو لا، فقد شاب هذا التراث الكثير من التزوير والتحريف على يد الحكام الذين ساروا به إلى مصالحهم ومآربهم حتى اتخذوه أداة لِشُرعنة ما هم فيه، وخصوصا وهم حكام غير شرعيين جاءوا للحكم عبر المكر والخداع والظلم، لذا كان من الطبيعي أن يحاولوا طمس كل شيء لا يناسب مع ما فعلوه، وبهذا فقد عمدوا إلى الكتّاب والرواة لتزوير الحقائق ونسب الفضائل لغير أهلها وانتحالها من أصحابها، وكان ما يخصُّ النبي الأكرم على وأهل البيت القفا أكثر التراث طمسا وسرقة، لأنه يخالف أهواء الخاكم ويبين أهل الحق وما هم فيه، لذا عمد الحكام من الوهلة الأولى إلى التخلص من هذا التراث وكتابته على وفق أهوائهم، فبدأوا بالحديث الشريف

إذ قاموا بجمعه من كل الأمصار وحرقه ووضعوا لهذا الفعل القبيح مبررات لا حقيقة لها.

يدل ما قام به هؤلاء على أنّ هذا التراث كان يحوي ما يخالف أهوائهم حتى عمدوا إلى حرقه ومنع وصوله إلى الناس الذين لو فهموا ما به لم يبق لهؤلاء الحكام حكم، وكذلك يبين الزيف الذي أصاب هذا التراث عبر وضعهم الأباطيل التي كانوا يوردونها للعامة، ولكن رغم كل هذا إلا أن الحقيقة لا يحجبها غربال فالحق أوضح من أن توضحه تلك الثلة، فقد جاءت لنا في التراث الكثير من الحقائق التي تحتاج الى تمحيص وتوضيح ودراسة لترى النور ويعلم الناس أن تلك الحقائق أطمست لأجل غايات ومآرب دنيوية، لذا كان من أهم أهداف البحث هو الكشف عن الحقائق من بين هذا الكم من التزوير ودسٍّ الأكاذيب في هذا التراث.

وكان من بين ذلك هذه الشخصية التي شابها الغموض في مواقفها التي تباينت الآراء فيها، فقد نُقلت حياته بصورة مختلفة دون الخوض في ما كان منه، فهذا الصحابي رفض الظلم، ووقف بوجهه، وأغمد سيفه حين تبين له الباطل الذي كان فيه أصحاب السقيفة، وأن غايتهم لم تكن إحياء الدين وتطبيق شرائعه، بل كانت لغايات شخصية ودنيوية، وخوفا من أن ينال الأمر أصحاب الحق، فيقام الحق وهنا يذهب كل ما في أيدهم، لذا ينرى أن أبا قتادة الأنصاري ثار بوجههم واعتزلهم لم رأى منهم من التجاوز على حدود الله، وهكذا فِعْل من صحابي كبير كأبي قتادة له أثره، فهو فارس الرسول الأكرم على وشارك معه في مشاهده كلها حتى قال عنه رسول الأسول الأكرم على أبو قتادة»، وكل هذا لم يكن له أي تأثير في هؤلاء

مقدمة

العصابة الفاسدة حتى تجاهلوه وتجاهلوا شهادته، بل وقد أساءوا له، وبذا يكون أصحاب السقيفة أول من أساء لصحابة رسول الله عبر تكذيبهم وتجاهلهم.

ومما يلفت النظر في أبي قتادة أنه لم يناصر من جاء بعد أبي بكر الحاكم الأول من أصحاب السقيفة، لأنه عرف أنهم يسيرون على نهجه فتراه يدخل على عثمان وهو محاصر يستأذنه في العمرة! ولا يعرض عليه النصرة، وهذا يشير مدى ابتعاده عنهم وبغضه لهم.

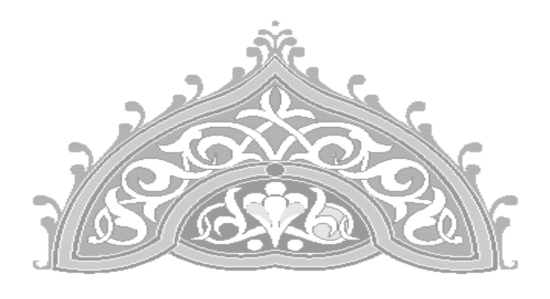
أما مع أمير المؤمنين في نجد هذا الصحابي مختلفا عمّا كان سابقا، فقد كان مع أمير المؤمنين على مكة، مع أمير المؤمنين في قلبا وقالبا، فهو أول وال لأمير المؤمنين على مكة، ومن ثم صحبه إلى الكوفة وقاتل معه في مشاهده جميعها، وتراه متلهفا لقتال أعداء أمير المؤمنين في، وعليه فهذا الصحابي ومواقفه تبين لنا ما كانت عليه الأمة آنذاك، وكيف كان التعامل مع الصحابة من قبل أصحاب السقيفة، وعلى خلافهم أمير المؤمنين في.

وتلخص هذا الكتاب في التعرض لحياة هذا الصحابي والأحداث التي رافقتها وبعض الجوانب التي لها علاقة بمجريات البحث لتوضيح ما حدث وبيان بعض الحقائق الغامضة التي تحتاج الى دراسة معمقة في الكشف عنها. فتناولت في التمهيد حياة الصحابي ونسبه وحقيقة مشاركته في بدر وبيان مفهوم الرفض والروافض الذي كان يطلق على كل من يخالف أصحاب السقيفة، أما الفصل الأول فكان لحياته مع رسول الله المنه وبعدها، فقد تعرضت لبعض القضايا التي حدثت في تلك الفترة، ومن ثم حياته بعد رسول الله الله عهد عثمان، وفي هذا تناولنا بعض القضايا المهمة في مسار

ابو قتادة الأنصاري

الكتاب لتوضيحها للقارئ منها موقفه مع الحكام الثلاثة وكيف اعتزلهم. وأما الفصل الثاني فقد كان لحياته مع أمير المؤمنين وما كان من مواقف لهذا الصحابي في مواجهة أعداء أمير المؤمنين، ومن ضمنها ما كان لمواقفه مع عائشة ومعاوية بعد صفين حين التقى بها. وبهذا يكون أبو قتادة الأنصاري أحد الصحابة الرافضة لأهل السقيفة ورموزها.

واعتمدت في هذا الكتاب على مجموعة من المصادر المعتبرة من كتب التاريخ وكتب الحديث الشريف ومصادر السيرة والمغازي والتفاسير وغيرها في نقل المعلومة ومناقشتها للوصول إلى الحقيقة وتقديمها للقارئ الكريم.



#### التمهيد

أولاً: اسمه وكنيته ولقبه

ثانياً: كرمه وحلمه

ثالثاً: أولاده

رابعاً: مفهوم الرفض والروافض



التمهيد التمهيد

#### أولاً: اسمه وكنيته ولقبه

من أوائل صحابة رسول الله على وكبارهم، أختلف في اسمه والأشهر هو الحارث، ويقال عمرو أو النعمان بن ربعي بن بُلدمة بضم الموحدة والمهملة بينها ساكنة، السلمي بتشديد السين وفتحها(۱)، مدني(۱) نسبة إلى المدينة المنورة، واسمه كاملا: الحارث بن ربعي بن بلدمة بن خناس بن سنان بن عبيد بن عدي بن غنم بن كعب بن سلمة بن سعد بن عَلِيٍّ بن راشد بن ساردة بن تزيد بن جشم بن الخزرج، من بني سلمة (۱)، قَالَ ابن إسحاق: وأهله يقولون: اسمه النعمان بن عمرو بن بلدمة بالفتح والضم، وبلذمة والهله يقولون: اسمه النعمان بن عمرو بن بلدمة بالفتح والضم، وبلذمة

<sup>(</sup>١) سؤالات أبي عبيد الآجري أبا داود السجستاني في الجرح والتعديل، أبو داود سليهان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السِّجِسْتاني (ت: ٢٧٥هـ)، تحقيق: محمد علي قاسم العمري، ط١، عهادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م: ١/ ٢٩٦، وينظر: الثقات، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٢٥٥هـ)، ط١، دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن الهند، ١٣٩٣هـ - ١٩٧٣م: ٣/٤٠.

<sup>(</sup>٢) الجرح والتعديل، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (ت: ٣٢٧هـ)، ط١، دائرة المعارف العثمانية - حيدر آباد الدكن - الهند، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ١٢٧١هـ - ١٩٥٢م: ٣/ ٧٤،، وينظر: الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد، أحمد بن محمد بن الحسين بن الحسن، أبو نصر البخاري الكلاباذي (ت: ٣٩٨هـ)، تحقيق: عبد الله الليثي، ط١، دار المعرفة - بيروت، ١٤٧٧هـ: ١/ ١٨٧٠.

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة في معرفة الصحابة، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (ت: ١٣٠هـ)، تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ - ١٩٩٤م: ١٠٥٨.

ابو قتادة الأنصاري

بالذال المنقوطة، والضم أيضاً (۱)، (وقيل اسمه عون وقيل مراوح) وقد غلبت كنيته على اسمه (۳)، وأمه كبشة بنت مطهّر بن حرام بن سواد ابن غنم بن كعب بن سلمة (٤).

فارس شجاع، له شأن مذكور (٥)، لقب بفارس رسول الله عَنَالَة، فقد روي عن النبي عَنَالَة في إحدى غزواته لقبه بذلك (١). ومن صفاته كثير الشَّعر حسن الوجه فقد روي: (أَنَّ أَبَا قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيَّ قَالَ لِرَسُولِ الله عَنَالَةَ: إِنَّ لِي جُمَّةً (٧).

<sup>(</sup>۱) الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت: ٤٦٣هـ)، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار الجيل، ط١، بيروت، ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م: ١/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>۲) تهذیب التهذیب، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (ت:۸۵۲هـ)، ط۱، مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، ۱۳۲٦هـ: ۲۰۱ / ۲۰۰ – ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة: ١/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب: ٤/ ١٧٣٤، وينظر: إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع، أحمد بن علي بن عبد القادر، أبو العباس الحسيني العبيدي، تقي الدين المقريزي (ت: ٥٨٨هـ)، تحقيق: محمد عبد الحميد النميسي، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤٢٠هـ هـ - ١٩٩٩م: ٩/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، تحقيق: الدكتور بشار عوّاد معروف، ط١، دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٣م: ٢١/١

<sup>(</sup>٦) ينظر: المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله عَلَيْلُ (صحيح مسلم)، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (ت: ٢٦١هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي دار إحياء التراث العربي - بيروت: ٣/ ١٣٣٣، وينظر: إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع: ٩/ ١٥٠، وينظر: سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْهاز الذهبي (ت: ٧٤٨هـ)، دار الحديث - القاهرة، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م: ٤/ ٧٨.

<sup>(</sup>٧) الْجُمَّة: الشَّعْر المجموع، وَهُوَ أَكثر من اللمة وَالجُّمع جُمُم. ينظر: جمهرة اللغة، أبو بكر

التمهيد

أَفَأُرَجِلُهَا؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (ت: نحو ٣٩٥هـ)، تحقيق: الشيخ بيت الله بيات، ومؤسسة النشر الإسلامي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين،

ط١، قم - ايران، ١٤١٢هـ: ١٦٧.

<sup>(</sup>۱) الجامع، معمر بن أبي عمرو راشد الأزدي مولاهم، أبو عروة البصري، نزيل اليمن (ت: ١٥٣هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، ط٢، المجلس العلمي بباكستان، وتوزيع المكتب الإسلامي ببيروت، ١٤٠٣هـ: ١١/ ٢٧٠، موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني (ت: ١٧٩هـ)، تحقيق: بشار عواد معروف ومحمود خليل، مؤسسة الرسالة، ١٤١٢هـ: ١٢٦/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكامل في التاريخ، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (ت: ١٣٠هـ)، عمر عبد السلام تدمري، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م: ٣/ ٩٤.

التكبيرات إشارة إلى أنه دونها في الفضل (۱)، وهذا ممّاً يدلّ على أنّ أبا قتادة قد شَهِد بدراً وشارك فيها؛ لأنّ أمير المؤمنين عامل معهكما فعل النبي الأكرم ألله في الصلاة على من مات ممّن شارك في بدر، وهنا تتضح منزلته لدى أمير المؤمنين. وقيل مات في سنة (٤٥هـ)(١)، والأرجح أنّه توفي في خلافة أمير المؤمنين؛ لأن المصادر والروايات لم تذكر عنه أيّ شيء بعد استشهاد أمير المؤمنين، وهذا يدلُّ على عدم وجوده في تلك الفترة، وبهذا يكون قد مات في عهد أمير المؤمنين، فمن غير المعقول أن صحابيًا بدرياً بدرياً بدرياً من خصومه.

#### ثانيًا: كرمه وحلمه

<sup>(</sup>۱) ينظر: فيض القدير شرح الجامع الصغير، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين المناوي (ت ١٠٣١هـ)، تحقيق وتصحيح: أحمد عبد السلام، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٥هـ - ١٩٩٤م: ٥/ ٩٠ - ٩١.

<sup>(</sup>۲) تهذيب التهذيب: ۲۰۱/ ۲۰۲ - ۲۰۰، وينظر: وسيلة الإسلام بالنبي عَلَيْقَ، أحمد بن حسين بن علي بن الخطيب، أبو العباس القسنطيني، ابن قنفذ (ت: ۸۱۰هـ) تحقيق: سليمان العيد المحامي، ط۱، دار الغرب الإسلامي - بيروت - لبنان، ۱۶۰۶هـ - ۱۹۸۶م: ۸۲.

التمهيد ١٩

ويظهر لنا في موقف آخر كرمه وحلمه وتأثره بكلام رسول الله يَهُ وذلك ما روي: (أَنَّ أَبَا قَتَادَةَ كَانَ لَهُ عَلَى رَجُلِ دَيْنٌ، وَكَانَ يَأْتِيهِ يَتَقَاضَاهُ فَيَخْتَبِئُ مِنْهُ، فَجَاءَ ذَاتَ يَوْمٍ فَخَرَجَ صَبِيٌّ فَسَأَلَهُ عَنْهُ فَقَالَ: نَعَمْ. هُوَ فِي الْبَيْتِ يَأْكُلُ خَزِيرةً فَنَادَاهُ يَا فُلَانُ، اخْرُجْ فَقَدْ أُخْبِرْتُ أَنَّكَ هَاهُنَا فَخَرَجَ إِلَيْهِ فَقَالَ: مَا يُغَيِّبُكَ عَنِي؟ قَالَ: إِنِّي مُعْسِرٌ وَلَيْسَ عِنْدِي. قَالَ: آلله الله الله الله عَلْمُ عَلَى عَمْ. فَبَكَى عَنْهُ كَانَ فِي ظِلِّ الْعَرْشِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ») (٢). في هذا الموقف يتبين لنا حلم هذا عَنْهُ كَانَ فِي ظِلِّ الْعَرْشِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ») (٢). في هذا الموقف يتبين لنا حلم هذا

<sup>(</sup>۱) مسند أبي داود الطيالسي، أبو داود سليهان بن داود بن الجارود الطيالسي البصرى (ت: ٢٠٤هـ)، تحقيق: الدكتور محمد بن عبد المحسن التركي، ط۱، دار هجر – مصر، ١٤١٩هـ – ١٩٩٩م: ٣/ ٢٥٣، وينظر: الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي (ت: ٢٣٥هـ)، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، مكتبة الرشد – الرياض، ١٤٠٩هـ: ٣/ ٤٩.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط - عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد

٢٠ أبو قتادة الأنصاري

الصحابي وكرمه وتعامله الحسن مع الناس، وكذلك امتثاله لوصايا رسول الله عن الله عن هذا الشخص المعسر وبكاؤه على حالته وتغاضيه عن دينه، كلها أمور تبين لنا حلم هذه الشخصية وكرمها.

#### ثالثا: أولاده

من رواة الحديث الشريف وثقات نقله، نقلوه عن أبيهم، وباقي الصحابة، وهم:

1 – عبد الله بن أبي قتادة بن ربعي. وأمه سلافة بنت البراء بن معرور بن صخر من بني سلمة. فولد عبد الله بن أبي قتادة قتادة وبسرة وأم البنين وأمهم أم كثير بنت عبد الرحمن بن أبي المنذر بن عامر بن حديدة بن عمرو بن سواد من بني سلمة. ويحيى وظبية وأمها أم ولد. وكان عبد الله بن أبي قتادة يكنى بأبي يحيى. وقد روى عن أبيه وتوفي بالمدينة في خلافة الوليد بن عبد الملك. وكان ثقة قليل الحديث.

٢- عبد الرحمن بن أبي قتادة، وأمه سلافة بنت البراء بن معرور بن صخر من بني سلمة. قتل عبد الرحمن بن أبي قتادة يوم الحرة (١) في ذي الحجة سنة

الله بن عبد المحسن التركي، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م: ٣٧/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>۱) وقعة الحرة: من أبشع الجرائم بعد استشهاد الإمام الحسين أذ عمد يزيد (لعنه الله) إلى توجيه جيشه إلى مدينة الرسول الأكرم عَيَّالًة بعد أن خلعوا عامله عليها ففعل ما فعل فيها من قتل وحرق وسلب وسبي واغتصاب، وقد نقلت الروايات أنه قتل من القراء سبعائة ومن الصحابة أربعة: عبد الله بن يزيد ابن عاصم، ومعقل بن يسار، ومحمد بن عمرو بن حزم، وعبد الله بن حنظلة الغسيل، وأباح المدينة ثلاثا فانتهبت، وقتل فيها خلق كثير، وذلك يوم الأربعاء لثلاث أيام بَقينَ من ذِي الحُجّة سنة ثَلاث وَسِتِينَ للهجرة، افتضّ فيها ألف عذراء! وقد سلبوا من أهلها كل شيء يملكونه، وأصبحت المدينة شبه خالية حتى أنه لم يرفع فيه أذان ولم تُقمْ من أهلها كل شيء يملكونه، وأصبحت المدينة شبه خالية حتى أنه لم يرفع فيه أذان ولم تُقمْ

التمهيد ٢١

ثلاث وستين ولم يعقب(١).

٣- ثابت بن أبي قتادة، وأمه أم ولد. فولد ثابت عبد الرحمن ومصعبا وأبا قتادة وكبشة وعبدة وأم البنين وأمهم أم ولد. وكان ثابت بن أبي قتادة يكنى أبا مصعب وقد روى عن أبيه. وتوفي بالمدينة في خلافة الوليد بن عبد الملك. وكان قليل الحديث (٢).

#### رابعًا: مفهوم الرفض والروافض

الروافض مصطلح قديم أطلق على الجهاعة الذين يرفضون حكها ما ليبينوا أنهم على الحق ومن خالفهم باطل. مفرده رافضي وهو من الرفض، والرفض في اللغة: (تَرْكُكَ الشيءَ والرَّفَضُ: الشيء المُتَحرِّكُ المُتفَرِّقُ... والرَّوافِضُ: جُنْدٌ تَركوا قائدهم وانصَرَفوا، كُلُّ طائفةٍ منها رافِضة، وهم قوم أيضاً لهم رأيٌ وجِدال يُسمَّوْنَ الرَّوافِضَ، والنِّسبة إليهم رافضِيُّ)(")، والرافضة: فرقة من الشيعة (أ). يتضح من المعنى اللغوي لهذا اللفظ أنه يدل على الجهاعة التي تترك الشيء وترفضه لبيان أنه يخالفهم لذا امتنعوا عنه وانصر فوا.

بها صلاة. قتل يوم الحرة ستين ألف وخمسهائة. ينظر: إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والخفدة والمتاع: ١٥٣/١٤ - ١٥٤، وينظر: الخصائص الكبرى عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت: ٩١١هـ) دار الكتب العلمية – بيروت: ٢٤٠/٢.

<sup>(</sup>١) أي لم يحضر يوم العقبة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الطبقات الكبرى، أبو عبدالله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (ت: ۲۳۰هـ)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط۱، دار الكتب العلمية - بيروت، ۱٤١٠هـ - ۱۹۹۰م: ٥/ ۲۱۰.

<sup>(</sup>٣) العين: ٧/ ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: ٢/ ١٠٧٨.

أما في الاصطلاح فهو اسم أطلقه المبغضون على أتباع أهل البيت الله لرفضهم الباطل الذي بنيت عليه حكومات السقيفة وما تلاها من أباطيل وتمسكهم بالحق وهم أهل البيت الله الذا سموهم روافض، لم يطلق الاسم على فرقة من الشيعة فحسب، بل على الشيعة بوجه عام فكل شيعي يسمى رافضي، ففي هذا الزمان أصبحت تطلق على مطلق مجيعاً، أو على طائفة سواء شيعة كانوا أو ليسوا شيعة، وتارةً على شيعتهم جميعاً، أو على طائفة خاصة منهم تارةً أخرى. وعلى كلّ تقدير فهو اصطلاح سياسي أُطلق على هذه الطائفة وهو موضوع لا كلام فيه (۱)، وقد ربط أتباع الفكر الضال والعقيدة الباطلة هذا الاسم بزيد بن علي بن الحسين إذ زعموا أن طائفة من الشيعة رفضوه عندما طلبوا منه أن يتبرأ من الشيخين –أبي بكر وعمر – فأبى ذلك (۱)، وليس هذا صحيحا فقد بينا أن هذا المصطلح أطلق على كل معارض للسلطة أو للحاكم، وعلى هذا يكون أبو قتادة الأنصاري

<sup>(</sup>١) ينظر: بحوث في الملل والنحل، دراسة موضوعية مقارِنة للمذاهب الإسلامية، جعفر السبحاني، ط١، مؤسسة الإمام الصادق، السبحاني، ط١، مؤسسة الإمام الصادق،

<sup>(</sup>۲) ينظر: المحبر، محمد بن حبيب بن أمية بن عمرو الهاشمي، بالولاء، أبو جعفر البغدادي (ت: ۲٤٥هـ)، تحقيق: إيلزة ليختن شتيتر، دار الآفاق الجديدة، بيروت: ٤٨٣، وينظر: تاريخ دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت: ٢٥٥هـ)، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م: ٩١/ ٤٧٢، البداية والنهاية، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (ت: ٤٧٧هـ)، تحقيق: علي شيري، ط١، دار إحياء التراث العربي، ٢٠١هـ – ١٩٨٨م: ٩/ ٣٦، وينظر: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر (تاريخ ابن خلدون)، عبد الرحمن بن محمد بن محمد، ابن خلدون أبو زيد، ولي الدين الحضرمي الإشبيلي (ت: ٢٠٨هـ)، تحقيق: خليل شحادة، ط٢، دار الفكر، بيروت، ٢٤٨هـ – ١٩٨٨م.

التمهيد ٢٣

من الروافض؛ لأنّه رفض البقاء تحت سلطة الحكم الذي أسسته السقيفة، فتركهم واعتزلهم، ثم التحق بركب أمير المؤمنين فتراه تارة والي وتارة جندي مقاتل.

ومصطلح الرافضة استعمله معاوية في مراسلاته مع عمرو بن العاص أي قبل ولادة زيد بن علي. وهذا يدل على أنّ المصطلح كان يطلق سياسيًّا على كل جماعة لم تقبل الحكومة القائمة -أي إنّه يرادف مصطلح «المعارضة» في الوقت الحالي - فنجد أنّ معاوية بن أبي سفيان يصف شيعة عثمان الذين لم يخضعوا لحكومة علي بن أبي طالب وسلطته. بالرافضة ويكتب في كتابه إلى عمرو بن العاص وهو في البيع في فلسطين (أمّا بعد: فإنّه كان من أمر علي وطلحة والزبير ما قد بلغك، وقد سقط إلينا مروان بن الحكم في رافضة أهل البصرة وقدم علينا جرير بن عبد الله في بيعة علي ، وقد حبست نفسي عليك حتى تأتيني، أقبل أذاكرك أمراً) (١٠). وهنا نرى معاوية قد أطلق لفظ الرافضة على من خرج على أمير المؤمنين من أهل البصرة الذين التحقوا بمعسكر معاوية (لعنه الله).

وقد نقل ابن الجعد هذا المصطلح في مسنده: (حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ هَارُونَ، نَا سَعِيدُ بْنُ شَبِيبِ قَالَ: سَمِعْتُ يُوسُفَ بْنَ أَسْبَاطٍ يَقُولُ: «كَانَ أَبِي قَدَرِيًّا

<sup>(</sup>۱) ينظر: وقعة صفيّن، نصر بن مزاحم المنقري (ت: ۲۱۲هـ)، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون، ط۲، المؤسسة العربية الحديثة، القاهرة - مصر، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم - إيران، ۲۵، ۱۳۹۲هـ: ۳۵، وينظر: الغدير، الشيخ الأميني (ت: ۱۳۹۲هـ)، ط٤، دار الكتاب العربي، بيروت - لبنان، ۱۳۹۷هـ - ۱۹۷۷م: ۲/ ۱۶۰، وينظر: بحوث في الملل والنحل: ۱۲۸.

٢٤ أبو قتادة الأنصاري

وَأَخْوَالِي رَوَافِضَ، فَأَنْقَذَنِي اللهُ تَعَالَى بِسُفْيَانَ»)(١).

وهذا المصطلح ليس نقصا أو تعريضا على أحد بل العكس، إذ نقلت الروايات عن الأئمة الأطهار المسلام تفسيرهم لهذا المصطلح، فقد روي: (عن سليهان الأعمش (٢) قال: دخلت على أبي عبد الله جعفر بن محمد الله قلت: جعلت فداك إن الناس يسمونا روافض، وما الروافض؟ فقال: والله ما هم سموكموه، ولكن الله سهاكم به في التوراة الإنجيل على لسان موسى ولسان عيسى الله وذلك أن سبعين رجلا من قوم فرعون رفضوا فرعون ودخلوا في دين موسى فسهاهم الله تعالى الرافضة، وأوحى إلى موسى أن أثبت لهم في التوراة حتى يملكوه على لسان محمد الله فرقا كثيرة وتشعبوا شعبا كثيرة، فرفضوا الخير فرفضتم الشر واستقمتم مع أهل بيت نبيكم الله فذهبتم حيث ذهب نبيكم، واخترتم من اختار الله ورسوله، فأبشروا ثم أبشروا فأنتم المرحومون، المتقبل من محسنهم والمتجاوز عن سيئاته، مسيئهم، ومن لم يلق الله بمثل ما لقيتم لم تقبل حسناته ولم يتجاوز عن سيئاته،

<sup>(</sup>۱) مسند ابن الجعد، علي بن الجَعْد بن عبيد الجَوْهَري البغدادي (ت: ۲۳۰هـ)، تحقيق: عامر أحمد حيدر، ط۱، مؤسسة نادر - بيروت، ۱۶۱۰هـ - ۱۹۹۰م: ۲۷۲.

<sup>(</sup>۲) سليان الأعمش وهو ابن مهران أبو محمد الكاهلي، تابعي، مشهور. أصله من بلاد الريّ، ومنشأه ووفاته في الكوفة. كان عالما بالقرآن والحديث والفرائض، يروي نحو ١٣٠٠ حديث، قال الذهبي: كان رأسا في العلم النافع والعمل الصالح. وقال السخاوي: قيل: لم ير السلاطين والملوك والأغنياء في مجلس أحقر منهم في مجلس الأعمش مع شدة حاجته وفقره، كان محدث الكوفة في زمانه، وكان يقرئ القرآن وهو رأس فيه، فصيح لا يلحن حرفا، وكان علما بالفرائض. ينظر: الجرح والتعديل: ٤/ ٢٤١، وينظر: أعلام الزركلي: ٣/ ١٣٥، وينظر: معجم حفاظ القرآن عبر التاريخ، محمد سالم محيسن (ت: ١٤٢٢هـ)، ط١، دار الجيل بيروت، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م: ١٧٤٢١.

التمهيد ٢٥

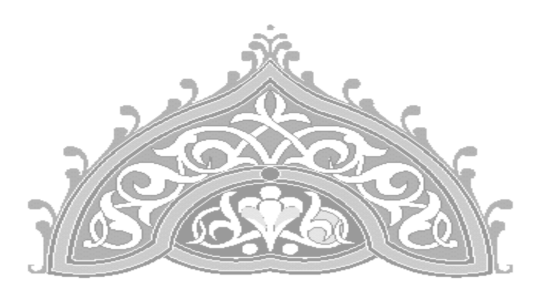
يا سليهان هل سررتك؟ فقلت: زدني جعلت فداك، فقال: إن لله عز وجل ملائكة يستغفرون لكم، حتى تتساقط ذنوبكم، كما تتساقط ورق الشجر في يوم ريح، وذلك قول الله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ يَوم ريح، وذلك قول الله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِعِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ (١)، هم شيعتنا وهي والله لهم يا سليهان، هل سررتك؟ فقلت: جعلت فداك زدني! قال: ما على ملة إبراهيم على الله نحن وشيعتنا، وسائر الناس منها برئ) (٢).

وفي هذا يبين لنا الإمام الصادق عنى الروافض ومن هم، وهم الذين يرفضون الباطل والشر ويتبعون الحق والخير، وهم الذين خصهم الله تعالى برحمته حتى جعل لهم ملائكة يستغفرون لهم، ثم إنهم على ملة إبراهيم وباقي الناس ليس عليها.

\* \* \*

(١) سورة غافر: ٧.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار، العلامة المجلسي (ت: ۱۱۱۱هـ)، تحقيق: محمد الباقر البهبودي، عبد الرحيم الرباني الشيرازي، ط۲، مؤسسة الوفاء، بيروت - لبنان، ۱٤٠٣هـ - ۱۹۸۳م: ۹۷/٦٥.



# الفصل الأول حياته مع الرسول عَبَالَةً وبعده إلى عهد عثمان

المبحث الأول: حياته مع رسول الله عَنْ الله عَنْ الله عَمْ الله الله عَمْ المُعْمُ الله عَمْ المُعْمُ الله عَمْ الله



#### المبحث الأول حياته مع رسول الله

كان من الصحابة الذين ذادوا عن رسول الله على ودافعوا عنه، صاحب المواقف البطولية والغزوات الخاصة، فقد ذكرت الروايات ما فعله أبو قتادة بالمشركين، شهد بدراً (۱)، وأُختلف في شهوده بدراً والثابت شهدها، وللمنزلة الكبيرة التي حظي بها أصحاب بدر، إذ أصبحت كلمة بدري شرفاً كبيراً لهم، فهي تكيفيهم عن أيِّ منقبة أخرى. وكان هذا المبحث على أقسام: الأول: مشاركته في معارك مع رسول الله على والثاني: قيادته للسرايا الخاصة، والثالث: بعض مروياته عن النبي عَنَالَة.

#### أولًا: مشاركته في معارك رسول الله عَيْلَةُ

ثبتت مشاركته في معركة بدر وكان، ومن ثم في كلِّ المعارك والغزوات بعدها وهي:

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكامل في التاريخ: ٣/ ٩٤، وينظر: نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، أبو العباس أحمد بن علي القلقشندي (ت: ٨٢١هـ) تحقيق: إبراهيم الإبياري، ط٢، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٤٠٠هـ – ١٩٨٠م: ٣٤٦، وينظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، القرطبي: ٤/ ١٧٣٤، وينظر: إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع: ٩/ ١٥٠٠.

#### ١ـ معركة أحد وموقفه فيها:

شهد مع الرسول الأكرم عَيالة جميع مشاهده، ومنها معركة أحد، وكان له مواقف فيها، ومنها: إنَّ أبا قتادة أراد أن ينال من قريش لما رأى من غمِّ رسول الله سَيَّالَةً في قتل حمزة وما مُثِّل به، كل ذلك يشير إليه النبي سَيَّالَةً أن اجلس ثلاثاً وكان قائمًا، فقال رسول الله عَنْيَانَا: أحتسبك عند الله ثم قال رسول الله عَنْيَانَا: «يا أبا قتادة إنَّ قريشاً أهل أمانةٍ من بغاهم العواثر كبه الله لفيه، وعسى إن طالت بك مدةٌ أن تحقر عملك مع أعمالهم، وفعالك مع فعالهم لولا أن تبطر قريشٌ لأخبرتها بها لها عند الله». قال أبو قتادة: والله يا رسول الله ما غضبت إلا لله ولرسوله حين نالوا منه ما نالوا، قال رسول الله عَلِينَا: «صدقت بئس القوم كانوا لنبيهم»(١)، وهذا الحديث يدل على عمق الإيمان الذي يكمن في صدره، والحب الذي يحمله لرسول الله على الإسلام. وأصيب أبو قتادة الأنصاري فيها وفقعت عينه فردّها إليه رسول الله عَيْلِيَّهُ إذ (إنَّ أبا قتادة بن ربعي جاءه يوم أحد وقد انقلعت إحدى عينيه وتعلقت على وجهه فقال يا رسول الله صلى الله تعالى عليك إن لي امرأة وأخشى أن يقضي هذا عندها فردها رسول الله يَلِي الله عنها فكانت أحسن عينيه)(٢)، وهذه من معجزات النبي عَيالًا التي تكررت في أكثر من حادثة. فهذا الصحابي نال هذه

<sup>(</sup>۱) مغازي الواقدي، محمد بن عمر بن واقد السهمي الأسلمي بالولاء، المدني، أبو عبدالله، الواقدي (ت: ۲۰۷هـ)، تحقيق: مارسدن جونس، ط۳، دار الأعلمي، بيروت، ۲۰۹هـ - ۱۹۸۹م: ۱/ ۲۹۰، وينظر: السيرة الحلبية (إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون)، علي بن إبراهيم بن أحمد الحلبي، أبو الفرج، نور الدين ابن برهان الدين (المتوفى: ۲۶۰۱هـ)، ط۲، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۲۷هـ: ۱/۲۸۱.

<sup>(</sup>۲) أعلام النبوة، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (ت: ٤٥٠هـ)، ط١، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٠٩هـ: ١٠٨.

الكرامة من رسول الله عَيْنَالله.

#### ٢ دوره في غزوة بني قريظة:

وفي غزوة بني قريظة كان لأبي قتادة دور كبير فيها حتى أنَّ أمير المؤمنين عندما رجع إلى رسول الله على يتشاور معه أمر أبا قتادة بأن يلزم اللواء بدلًا عنه، فقد روي: (عَنْ أَبِي قَتَادَةَ، قَالَ: انْتَهَيْنَا إلَيْهِمْ فَلَمَّا رَأُوْنَا أَيْقَنُوا بِالشَّر، وَغَرَزَ عَلِي اللهِ الرَّايَة عِنْدَ أَصْلِ الحِصْنِ، فَاسْتَقْبَلُونَا فِي صَيَاصِيهِمْ يَشْتُمُونَ وَغَرَزَ عَلِي اللهِ اللهِ قَالَةُ وَقَادَةً: وَسَكَتْنَا وَقُلْنَا: السَّيْفُ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ! وَطَلَعَ رَسُولُ الله عَلَي وَاللهُ عَلَي اللهِ اللهِ عَلَي اللهِ الله عَلَي اللهِ اللهِ عَلَي اللهِ الله عَلَي اللهِ الله عَلَي اللهُ اللهُ عَلَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ أَذَاهُمْ وَشَتْمَهُمْ اللهُ عَلَيْهُ وأمير المؤمنين اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

#### ٣\_ معركة الخندق وما نقل فيها:

شارك في معركة الخندق ونقل عن رسول الله على الحديث الذي قاله لعمار بن ياسر عن الفئة التي تقتل عمارا؛ إذ نقل أصحاب الحديث قولهم: (حَدَّثَنَا حَسَنُ بْنُ يَعْيَى مِنْ أَهْلِ مَرْو، أَخْبَرَنَا النَّصْرُ بْنُ شُمَيْل، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ أَبِي مَسْلَمَةَ، عَنْ أَبِي نَضْرَةَ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنِي الْبُو قَتَادَةَ، أَنَّ رَسُولَ الله عَنْ أَبِي مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنِي البُو قَتَادَةَ، أَنَّ رَسُولَ الله عَنْ أَبِي مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنِي البُو قَتَادَةَ، أَنَّ رَسُولَ الله عَنْ أَبِي مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنِي البِرِ هَا الله عَنْ الله عَلَيْهِ قَالَ لِعَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ هَا:

<sup>(</sup>١) مغازي الواقدي: ٢/ ٤٩٩، وينظر: تاريخ دمشق: ٩/ ٩٢، وينظر: إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع: ١/ ٢٤٥.

«تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ»)(١)، والنبي الله قال هذا لعمار عند حفر الخندق حين رأى النبيُّ عماراً وقد أقبل عليه، وقد اغبر شعر رأسه وصدره من التراب فمسح التراب عن رأسه وقال له الحديث المذكور(٢). وهذا النقل للحادثة والحديث الوارد فيها يظهر لنا ملازمة هذا الصحابي الجليل لرسول الله عليه في كل مكان.

#### ٤ مشاركته في خيبر ودوره في حنين:

وكذلك شارك في خيبر التي سبقها بغزوة ذي قرد التي أبلى فيها أبو قتادة الأنصاري بلاءً حسنًا كما سيأتي تفصليها، لأن أبا قتادة قال: بارزت رجلا يوم خيبر فقتلته. ولم يعلم أنه استأذن النبي على وهي حكاية حال لا عموم لها. ولاحتمال أن يكون المشرك سأل المبارزة، لا أنَّ أبا قتادة طلبها وقد أجاز أمير المؤمنين في ذلك حين سُئل عنه (٣).

وفي حنين ذكرت الروايات أنَّ أبا قتادة بعد انتهاء معركة حنين قال: يا رسول الله عَلَيْ إني ضربت رجلاً على جبل العاتق وعليه درع له قد تحصفت عنه فأعجلت عنه، قال: فانظر من أخذها، فقام رجل فقال: أنا أخذتها

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل: ٢٩٨/٣٧.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (ت: ٣٠٠هـ)

حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، مؤسسة الرسالة - بيروت، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م: / ٤٦٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي (ت: ٧٢٦ه)، تحقيق: مؤسسة آل البيت العلامة الحلي (ت: ٧٢٦ه)، تحقيق: مؤسسة آل البيت العلامة الحلي الإحياء التراث، قم إيران، ١٤١٩هـ: ٩/ ٨٠.

فأرضه عنها، وأعطنيها، وكان رسول الله عَنْ الله عنها إلا أعطاه أو سكت، فسكت رسول الله عَيْلاً، وقد ردَّ على الرجل بعض من كان موجودا، فأرجع الرجل الدرع له(١)، هذه الحادثة بعد عودتهم للقتال؛ لأنهَّم انهزموا ثم عادوا للمعركة، وفي هذه المعركة نزلت الآية الكريمة: ﴿لَقَدْ نَصَرَ كُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْن عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَّيْتُم مُّدْبرينَ ﴿ (٢)، و مَن أعجبتهم كثرة المسلمين جماعة من الصحابة منهم أبو بكر فقد (روى محمد بن عمر عن سعيد بن المسيب على أن أبا بكر قال: يا رسول الله عَيْلَةُ لن نغلب اليوم من قلة كذا...)(٣)، ولكن حدث العكس ففي بداية المعركة نرى أنّ كثيرا من المسلمين قد انهزموا من المعركة بسبب الخيانة ووجود الطلقاء، وكذلك تمركز العدو في أماكن محصنة، إلّا أنّ ما يمكن لنا تفسيره لهذه الحادثة هو ضعف الإيمان وما أصاب المسلمين الهاربين من غرور وإعجابهم بكثرتهم، وكذلك وجود المنافقين في صفوف الجيش الإسلامي كل هذه العوامل أدت إلى انكسار جيش المسلمين، وقد ذكر أبو قتادة وقد كان ممن فرَّ في بداية الأمر لما رأى الناس قد فروا ولم يكن يعلم ماذا يحدث، وأيضاً فرّ منها عمر بن الخطاب فقد روى أهل الحديث ذلك عن أبي قتادة ذلك: (حَدَّثَنَا مَالِكُ،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ١٣٦، وينظر: كنز العمال، المتقي الهندي (ت: ٩٧٥هـ)، تحقيق: ضبط وتفسير: الشيخ بكري حياني/ تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م: ١٠/ ٥٥٣، وينظر: مرويات غزوة حنين وحصار الطائف، إبراهيم بن إبراهيم قريبي، ط١، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ١٤١٢هـ: ٢٢٩ - ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) التوبة/ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سبل الهدى والرشاد، في سيرة خير العباد: ٥/ ٣١٧.

عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ كَثِيرِ بْنِ أَفْلَحَ، عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ مَوْلَى أَبِي قَتَادَة الأَنْصَارِيِّ، أَنَّهُ قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الْأَنْصَارِيِّ السُّلَمِينَ جَوْلَةٌ، قَالَ: فَرَأَيْتُ اللَّهُ عَلَيْ عَامَ حُنَيْنٍ، قَالَ: فَلَمَّا الْتَقَيْنَا كَانَتْ لِلْمُسْلِمِينَ جَوْلَةٌ، قَالَ: فَرَأَيْتُ اللَّهُ عَلَى مَنَ المُسْلِمِينَ، قَالَ: فَاسْتَدَرْتُ لَهُ حَتَّى رَجُّلًا مِنَ المُسْلِمِينَ، قَالَ: فَاسْتَدَرْتُ لَهُ حَتَّى أَتَيْتُهُ مِنْ وَرَائِهِ، فَضَرَبْتُهُ عَلَى حَبْلِ عَاتِقِهِ ضربة، فقطعت الدرع، قال: فَأَقْبَلَ عَلَيْ فَضَمَّنِي ضَمَّةً، وَجَدْتُ مِنْهَا رِيحَ المُوْتِ، ثُمَّ أَدْرَكَهُ المُوْتُ، فَأَرْسَلَنِي عَلَى عَلَى عَلَى عَبْلِ عَاتِقِهِ ضربة، فقطعت الدرع، قال: فَأَرْسَلَنِي عَلَى عَلَى عَلَى عَبْلِ عَاتِقِهِ ضربة، فقطعت الدرع، قال: فَأَرْسَلَنِي عَلَى عَلَى فَضَمَّنِي ضَمَّةً، وَجَدْتُ مِنْهَا رِيحَ المُوْتِ، ثُمَّ أَدْرَكَهُ المُوتُ، فَأَرْسَلَنِي فَلَتْ مُنَا النَّاسِ؟ فَقَالَ: أَمْرُ اللهَ إِنَّ النَّاسَ رَجَعُوا) فَلَا النَّاسَ رَجَعُوا) فَالَا النَّاسَ رَجَعُوا) فَالنَاسَ رَجَعُوا) فَا النَّاسَ رَجَعُوا) فَا النَّاسَ رَجَعُوا) فَا النَّاسَ رَجَعُوا) فَا المَاسَلِ وَلَا الواضح أنه هرب مع من هرب؛ وذلك بأكثر من دليل؛ الأول: ما ذكرته إن الواضح أنه هرب مع من هرب؛ وذلك بأكثر من دليل؛ الأول: ما ذكرته

<sup>(</sup>١) كيف يكون أمر الله! فهذا مخالف لما جاء في كتاب الله، إذ لم يأمرهم بالفرار من المعركة وإنها يأمرهم بالثبات والصبر والجهاد، وذلك في وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلَا تُولُّوهُمُ الْأَدْبَارَ \* وَمَنْ يُولِّمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا اللهِ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبِ مِنَ الله وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المُصِيرُ \* (الأنفال/ ١٥ - ١٦)، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَأْنُوا عَاهَدُوا الله مِنْ قَبْلُ لَا يُولُّونَ الْأَذَبُارَ وَكَانَ عَهْدُ الله مَسْتُولًا \* (الأحزاب/ ١٥)، فهذه الآيات صريحة تشير الى وجوب الثبات وعدم الفرار، ومَن يفر منها فمصيره جهنم وبئس المصير.

<sup>(</sup>۲) موطأ الإمام مالك: ١/ ٣٦٩، والمسند، الشافعي أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن عبد المطلب بن عبد مناف المطلبي القرشي المكي (ت: ٤٠٢هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ١٤٠٠هـ: ١/ ٢٢٣، و الأموال لابن زنجويه، أبو أحمد حميد بن مخلد بن قتيبة بن عبد الله الخرساني المعروف بابن زنجويه (ت: ٢٥١هـ)، تحقيق: د. شاكر ذيب فياض، ط١، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، السعودية، ٢٠١هـ – ١٩٨٦م: ١١٧٧، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله عليه وأيامه (صحيح البخاري)، محمد بن إسهاعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي (ت: ٢٥٦هـ)، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط١، دار طوق النجاة (ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، تحقيق: محمد ذهير بن ناصر الناصر، ط١، دار طوق النجاة (ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)،

الروايات من أن الثابتين مع الرسول على هم تسعة، كلهم من أهل بيته الا واحد وهو أيمن أخو أسامة بن زيد لأمه، وأيمن أستشهد فيها(١)، والثاني: ما رواه أبو قتادة من أنه عندما فرّ لحق به، وقوله لحقت به إشارة واضحة لكونه هاربا قبله، وكان سابقا له ثم لحق به. ويذكر الرواة أنّ أبا سفيان (لعنه الله) وبعض مشركي أهل مكة الذين أظهروا الاسلام بعد فتح مكة خوفا من المسلمين، ولم يدخل إلى قلوبهم، وإنّما بقوا على شركهم وضلالتهم، قد تشفوا بالنبي عَلَيْه، وبالمسلمين لما حلّ بهم يوم حنين، فلمّا (انْهَزَمَ النّاسُ يَوْمَ حُنَيْنِ جَعَلَ أَبُو سُفْيَانَ بْنُ حَرْبٍ يَقُولُ: لَا تَنتَهِي هَزِيمَتُهُمْ دُونَ الْبَحْرِ، وَصَرَحَ كَلَدَةُ بْنُ الْحُنْبُلِ وَهُو مَعَ أَخِيهِ لِأُمِّهِ صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ: أَلَا بَطَلَ السّحْرُ الْيَوْمَ)(٢)، وهذا يدل على عدم إسلام أبي سفيان، وإنّما بقي مشركاً إلى أن مات (لعنه الله).

أما الثابتون فقد خصَّهم الله سبحانه وتعاليبالسكينة وأنزل معهم جنودا وهذا ما تدلُّ عليه الآية: ﴿ثُمَّ أَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّوْمِنِينَ وَهَذَا مَا تدلُّ عليه الآية: ﴿ثُمَّ أَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّوْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذُلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴿ثَانَ فَفِي وَأَنزَلَ جُنُودًا لَا يَتَ مَن فَعلَ الله الله الثابتين ومكانتهم، لأنهم شملوا بالسكينة التي أُنزلت على الرسول الأكرم عَلَيه، وهم ثلة من أهل بيته، أولهم أمير المؤمنين ها،

<sup>(</sup>۱) ينظر: تاريخ دمشق: ٤/ ٢٥٧، وينظر: السيرة النبوية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (ت: ٤٧٧هـ)، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت – لبنان، ١٣٩٥هـ – ١٩٧٦م: ٤/ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) مغازي الواقدي: ٣/ ٩١٠، وشرح مشكل الآثار، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (ت: ٣٢١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤١٥هـ، ١٤٩٤م: ٢/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) التوبة/ ٢٦.

والعباس عم النبي على والفضل بن العباس، إذ عمد أمير المؤمنين إلى جيش العدو وبدأ بحامل لوائهم وهو رجل ضخم يدعى بأبي جرول على جمل أحمر بيده راية سوداء على رأس رمح طويل كان اذا ادرك الفارين طعن بها واذا تأخر رفعها ليتبعه جيشه (۱)، فقتله أمير المؤمنين، مع أبرز قادتهم البالغ عددهم نحواً من أربعين قائدا(۱)، مما أدى الى تشتتهم وبث الرعب فيهم وانكسارهم، وهذا ما دفعهم الى التراجع والهزيمة، وقلب الكفة الى جيش المسلمين والثابتين الذين زادت قوتهم وعزمهم فاندفعوا يقاتلون، ومما يجدر بالذكر أن أمير المؤمنين قاتل معه الملائكة، لأن الله سبحانه وتعالى قد أمدهم بجنود من الملائكة كما أمدهم في بدر، ويدلُّ على وجود الملائكة ما أقدم عليه النبي الأكرم على أمدهم في بدر، ويدلُّ على وجود الملائكة ما أقدم عليه النبي الأكرم على فقد رمى رسول الله ينه كفا من الحصى، لم

<sup>(</sup>۱) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، أبو محمد، جمال الدين (ت: ٢١٣هـ)، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، ط٢، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ١٣٧٥هـ - ١٩٥٥م: ٢/٣٤٤، وينظر: دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (ت: ٤٥٨هـ)، تحقيق: د. عبد المعطي قلعجي، ط١، دار الكتب العلمية، دار الريان للتراث، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م: ٥/ ١٢٦. (٢) ينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، الشيخ المفيد الامام أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العُكبري البغدادي (ت: ١٦٤هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت المناسلة الإحياء التراث، ط١، بيروت، ١٩٩٥م – ١٤١هـ: ١/ ١٤٢ – ١٤٤، و بحار الأنوار: ٢١/ ١٥٧ و تحقيق وفهرسة: د. يوسف البقاعي، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٤١٦هـ – ١٩٩١م: ١٩٩٨م - ١٩٩٦م الشغري العاملي (ت: ١٦٢هـ)، مؤسسة كالنشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة: ١٨٢ وكشف الغمة في معرفة الأئمة، على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٤٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٩٥٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٩٥٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٩٥٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٠٥٠٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٠٥٠٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٠٥٠٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٠٥٠٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ)، ط٢، دار الأضواء – بيروت – لبنان، ١٠٥٠٥هـ على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ١٩٣٩هـ) ط٢، دار الأسواء المراكة ال

يبقَ أحد من المشركين إلا وهو يشكو القذى في عينه. ويجدون في صدورهم خفقانا كوقع الحصى في الطّساس ما يهدأ ذلك عنهم. ورأوا أنَّ رجالا بيضا على خيل بلّق، عليهم عهائم حمر قد أرخوها بين أكتافهم، وهم بين السهاء والأرض كتائب، فها كانوا يستطيعون أن يتأمّلوهم من الرعب منهم. وكانت سيها الملائكة يوم حنين عهائم حمرا قد أرخوها بين أكتافهم، وكان هذا الرعب الذي قذفه الله في قلوب المشركين (۱)، وقد ذكر هذا بعض من الذين شاركوا في هذه المعركة من الأعداء.

#### ٥ دوره في الطائف وتبوك:

وفي الطائف وتبوك ونقل عن الرسول الأكرم على بعض الوقائع وكيف كان يجرس رسول الله على واحلته، (قال أبو قتادة: خطبنا رسول الله على فقال: «إنكم تسيرون عشيتكم وليلتكم، وتأتون الماء إن شاء الله عدا»، فانطلق الناس لا يلوي أحد على أحد. قال أبو قتادة: فبينها رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على واحلته، فهال عن راحلته، فأتيته فدعمته، من غير أن أوقظه، حتى اعتدل على راحلته، قال: فعمت من غير أن أوقظه، حتى اعتدل على راحلته، قال: ثم سار حتى تهور الليل مال عن راحلته، قال: فدعمته من غير أن أوقظه،

<sup>(</sup>۱) ينظر: مغازي الواقدي: ٣/ ٩٠٥، وينظر: المختصر الكبير في سيرة الرسول عَلَيْهُ، عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم، ابن جماعة الكناني، الحموي الأصل، الدمشقيّ المولد، ثم المصري، عز الدين (ت: ٧٦٧هـ)، تحقيق: سامي مكي العاني، ط۱، دار البشير، عان، ١٩٩٣م: ٢٦، وينظر: سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، عبد وينظر: امتاع الاسماع: ٢/ ١٦، وينظر: سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، عبد الملك بن حسين بن عبد الملك العصامي المكي (ت: ١١١١هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود - علي محمد معوض، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م: ٢٧٦/٢.

حتى اعتدل على راحلته، ثم قال: ثم سار حتى إذا كان من آخر السحر مال ميلة هي أشد من الميلتين الأوليين، حتى كاد ينجفل، فأتيته فدعمته، فرفع رأسه فقال: «من هذا؟» قلت: أبو قتادة، قال: «منى كان هذا مسيرك مني؟» قلت: ما زال هذا مسيري منذ الليلة، قال: «حفظك الله بها حفظت به نبيه»)(۱)، وهذا يدلُّ على ملازمته لرسول الله عليه في كل الأحداث التي جرت في الدعوة الإسلامية.

#### ثانيًا: قيادته السرايا ومشاركته فيها

روي عن إِيَاسُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ أَبِيهِ قال: خَرَجْتُ أَنَا وَرَبَاحُ غُلَامُ رَسُولِ اللهِ يَلِيهِ مَعَ الْإِبلِ، فَلَمَّا كَانَ بِغَلَسِ أَغَارَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عُلَيْ بَعْنَهُ رَسُولُ الله عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عُيْنَةَ عَلَى إِبلِ رَسُولِ الله عَيْنَةَ عَلَى إِبلِ رَسُولِ الله عَيْنَةَ عَلَى إِبلِ رَسُولِ الله عَيْنَةَ عَلَى هَذَا الْفَرَسِ فَأَخِقُهُ بِطَلْحَةِ وَأَنْاسُ مَعَهُ الله عَيْلُ فَقُلْتُ: يَا رَبَاحُ، اقْعُدْ عَلَى هَذَا الْفَرَسِ فَأَخِقُهُ بِطَلْحَةِ وَأَخْبِرْ رَسُولَ الله عَيْلَ مَرْحِهِ، فبقي يقاتلهم ويشاغلهم ويرتجز:

أَنَا ابْنُ الْأَكْوَعِ وَالْيَوْمُ يَوْمُ الرُّضَّعِ

فَإِذَا كُنْتُ فِي الشَّجَرَةِ أَحْرَقْتُهُمْ بِالنَّبْلِ، وَإِذَا تَضَايَقَتِ الثَّنَايَا عَلَوْتُ الجُبَلَ فَرَدَيْتُهُمْ بِالْجُجُهُمْ وَأَرْتَجِزُ، حَتَّى مَا خَلَقَ فَرَدَيْتُهُمْ بِالْجُجُهُمْ وَأَرْتَجِزُ، حَتَّى مَا خَلَقَ اللهُ شَيْئًا مِنْ ظَهْرِ النَّبِيِّ يَلِيهِ إِلَّا خَلَّفْتُهُ وَرَاءَ ظَهْرِي، وَاسْتَنْقَذْتُهُ مِنْ أَيْدِيهِمْ الله شَيْئًا مِنْ ظَهْرِ النَّبِيِّ يَلِيهِمْ إِلَّا خَلَّفْتُهُ وَرَاءَ ظَهْرِي، وَاسْتَنْقَذْتُهُ مِنْ أَيْدِيهِمْ ووضع العلامات للقادمين في الطريق، حَتَّى أَتَاهُمْ عُييْنَةُ بْنُ بَدْرِ الْفَزَارِيُّ، قَالَ عُييْنَةُ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَى؟ قَالُوا: لَقِينَا مِنْ هَذَا الْبَرْحَ، مَا فَارَقْنَا بِسَحَرٍ عَلَى الْآنَ، وَأَخَذَ كُلَّ شَيْءٍ فِي أَيْدِينَا وَجَعَلَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ، فَقَالَ عُييْنَةُ: لَوْلَا أَنَّ حَتَّى الْآنَ، وَأَخَذَ كُلَّ شَيْءٍ فِي أَيْدِينَا وَجَعَلَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ، فَقَالَ عُييْنَةُ: لَوْلَا أَنَّ حَمَّى الله بن محمد بن إبراهيم النسابوري الخركوشي، أبو سعد (۱) شرف المصطفى، عبد الملك بن محمد بن إبراهيم النسابوري الخركوشي، أبو سعد

(ت: ٧٠٧هـ)، ط١، دار البشائر الإسلامية، مكة، ١٤٢٤هـ: ٣/ ٤٢٧.

هَذَا يَرَى أَنَّ وَرَاءَهُ طَلَبًا لَقَدْ تَرَكَكُمْ، قَالَ: لِيَقُمْ إِلَيْهِ نَفَرٌ مِنْكُمْ، فَقَامَ إِلَيَّ نَفَرٌ مِنْهُمْ أَرْبَعَةٌ، فَصَعِدُوا فِي الْجَبَل، فَلَمَّا أَسْمَعْتُهُمُ الصَّوْتَ قُلْتُ لَهُمْ: أَتَعْرِفُونِي؟ قَالُواْ: وَمَنْ أَنْتَ؟ قُلْتُ: أَنَا ابْنُ الْأَكْوَع، وَالَّذِي كَرَّمَ وَجْهَ مُحَمَّدٍ عَيَّا لَا يَطْلُبُنِي رَجُلٌ مِنْكُمْ فَيُدْرِكُنِي، وَلَا أَطْلُبُهُ فَيَفُو تُنِي، قَالَ رَجُلٌ مِنْهُمْ: أَظُنُّ، قَالَ: فَهَا بَرِحْتُ مَقْعَدِي ذَاكَ حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى فَوَارِسِ رَسُولِ اللهَ عَيلاً يَتَخَلَّلُونَ الشَّجَر، وَإِذَا أَوَّ لَٰكُمُ الْأَخْرَمُ الْأَسَدِيُّ وَعَلَى أَثَرِهِ أَبُو قَتَادَةَ الْأَنْصاري فَارِسُ رَسُولِ اللهُ يَكِينًا، وَعَلَى أَثَرِ أَبِي قَتَادَةَ الأنصاري الْمِقْدَادُ الْكِنْدِيُّ، قَالَ: فَوَلَّوَا الْمُشْرِكِينَ مُدْبِرِينَ، وَأَنْزِلُ مِنَ الْجَبَلِ فَأَعْرِضُ لِلْأَخْرَم فَآخُذُ عَنَانَ فَرَسِهِ، فرفض وأقسم عليه أن يجعله ينال الشهادة، فَيَلْحَقُ بِعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عُيَيْنَةَ وَطَعَنَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ فَقَتَلَهُ، وَتَحَوَّلَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ عَلَى فَرَسِ الْأَخْرَم، فَيَلْحَقُ أَبُو قَتَادَةَ بِعَبْدِ الرَّحْمَنَ وَاخْتَلَفَا طَعْنَتَيْنِ فَعَقَرَ بِأَبِي قَتَادَةَ، وَقَتَلَهُ أَبُو قَتَادَةَ، وَتَحَوَّلَ أَبُو قَتَادَةَ عَلَى فَرَسَ الْأَخْرَم، ثُمَّ إِنِّي خَرَجْتُ أَعْدُو فِي أَثَرِ الْقَوْم حَتَّى مَا أَرَى مِنْ غُبَارِ صَحَابَةِ النَّبِيِّ عَيَّالًا شَيْتًا، وَيَعْرِضُونَ قَبْلَ غَيْبُوبَةِ الشَّمْسِ إِلَى شِعْبِ فِيهِ مَاءٌ يُقَالُ لَهُ: ذُو قَرَدٍ، فَأَرَادُوا أَنْ يَشْرَبُوا مِنْهُ، فَأَبْصَرُونِي أَعْدُو وَرَاءَهُمْ، فَعَطَفُوا عَنْهُ وَشَدُّوا فِي الثَّنِيَّةِ ثَنِيَّةِ ذِي بِئْرٍ، وَغَرَبَتِ الشَّمْسُ فَأَلْحُقُ بِهَا رَجُلًا فَأَرْمِيهِ، فهربوا وَتَخَلَّفُوا فَرَسَيْنِ، فَجِئْتُ بِهَا أَسُوقُهُمَا إِلَى رَسُولِ اللهَ عَيَالَةً وَهُوَ عَلَى المَّاءِ الَّذِي جَلَّيْتُهُمْ عَنْهُ ذِي قَرَدٍ، فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللهَّ عَيْلَا فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهَّ، خَلِّنِي، فَأَنْتَخِبَ مِنْ أَصْحَابِكَ مِائَةَ رَجُل، فَآخُذَ عَلَى الْكُفَّارِ بِالْعَشْوَةِ فَلَا يَبْقَى مِنْهُمْ مُخْبرٌ إِلَّا قَتَلْتُهُ، قَالَ: «أَكُنْتَ فَاعِلًّا ذَاكَ يَا سَلَمَةُ؟» قُلْتُ: نَعَمْ وَالَّذِي أَكْرَمَ وَجْهَكَ، فَضَحِكَ رَسُولُ اللهَ عَلَيْ حَتَّى رَأَيْتُ نَوَاجِذَهُ فِي ضَوْءِ النَّهَارِ، فَلَمَّا أَصْبَحْنَا قَالَ

رَسُولُ اللهَ عَلَيْ : «خَيْرُ فُرْسَانِنَا الْيَوْمَ أَبُو قَتَادَةَ، وَخَيْرُ رَجَّالَتِنَا سَلَمَةُ »(١)، يظهر في هذه العَزوة دور أبي قتادة الكبير في القتال ورد ما سرق من إبل رسول الله عَلَيْ وكيف أنَّه قتل أحد قادة المشركين.

شارك في السرايا الخاصة التي كان يبعثها النبي الكريم الله بمهات خاصة وكان قائدًا فيها؛ ذلك لشجاعته وتفانيه وفدائه لرسول الله على، فمن ذلك السرية إلى خضرة من نجد سنة ثمان للهجرة، التي كان قائداً عليها، فقد بعثه النبي على في شعبان وجهز مَعه خُسة عشر رجلا من أصْحَابه إلى غطفان وأمره أن يسير إليهم وعَليهم يُغير فَمضي ممتثلا الأمر مجدا في المسير حتى هجم بمن مَعه على حاضر لهم عظيم وأحاطوا بهم إحاطة الزعاء الغارمين بالغريم، وظفروا بالسبي الكثير واستاقوا ألفي شاة ومائتي بعير، وقتلوا من ناوشهم وكلموا من كلمهم أو ناقشهم، ثم جمعوا ما حصل لهم من الْغَنائِم فأخرجوا الخمس وأدخلوا ما بقِي في المقاسم ثم انصرفوا بالأنعام وكانت غيبتهم إثنا عشر يَوْمًا وَثَلا ثَهَ أَيَّام. وقيل في مدحه:

سَارِ الصَّحَابَة نَحْو نجد للعدى وَأَبُو قَتَادَة فِي الْسير أَمِير يَا جَارِ سل غطفان مَاذَا عاينوا من وَقع أسياف هَـُنَّ صرير إن الَّذين عَن الْهِدَايَة أَعرضُوا فِي كل وَاقعَة هَـُم تدمير (٢)

(۱) ينظر: الكتاب المصنف، ابن أبي شيبة: ٧/ ٤٢٠، وينظر: مسند أحمد بن حنبل: ٧/ ٢٧، وينظر: صحيح مسلم: ٣/ ١٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مغازي الواقدي: ١/ ٦، وينظر: المقتفى من سيرة المصطفى عَلَيْلَهُ، الحسن بن عمر بن الحسن بن حبيب، أبو محمد، بدر الدين الحلبي (ت: ٧٧٩هـ)، تحقيق: د مصطفى محمد حسين الذهبي، ط١، دار الحديث، القاهرة، مصر، ١٤١٦هـ – ١٩٩٦م: ١٩٧١، وينظر: سبل الهدى والرشاد، في سيرة خير العباد، وذكر فضائله وأعلام نبوته وأفعاله وأحواله في المبدأ

ومن بعدها السرية التي بعثها النبي سَلَّة الى بطن إضم (١)، لَّا هَمَّ رَسُولُ اللهُ عَيْلِهُ بِغَزْ وِ أَهْلِ مَكَّةَ، بَعَثَ أَبَا قَتَادَةَ بْنَ رِبْعِيِّ فِي ثَمَانِيَةِ نَفَر سَرِيَّةً إِلَى بَطْنِ إِضَم -وَهِيَ فِيهَا بَيْنَ ذِي خُشُب وَذِي الْمُرْوَةِ، وَبَيْنَهَا وَبَيْنَ الْمُدِينَةِ ثَلاثَةُ بُرُدٍ- لِيَظُنُّ ظَانَّ أَنَّ رَسُولَ اللهَ عَلَيْ توجه إلى تلك الناحية، ولأنتَ ذْهَبَ بذَلِكَ الأَخْبَارُ، وَكَانَ فِي السَّرِيَّةِ مُحَلِّمُ بْنُ جَثَّامَةَ اللَّيْثِيُّ (٢)، قال الشاعر:

في فتية فاتوا مُريد سبقهم أصْحَاب خير الْعَرَب طراو العجم صلى عَلَيْهِ الله مَا دَامَ على أنف شمام عاكف من الشمم(١)

سَار أَبُو قَتَادَة ممتثلاً أَوَامِر الْهَادِي إِلَى بطن إضم

## ثالثًا: بعض مروياته عن النبي عَلَيْهُ

روى أبو قتادة عن النبي عَيْلًا روايات عدة في مختلف المسائل والموضوعات، ذلك لما كان منه من ملازمة وقرب من رسول الله عَلَيْ حتى أفرد بعض أهل الحديث مسندا له تحت عنوان مسند أبي قتادة الأنصاري ومن هذه المرويات:

والمعاد، محمد بن يوسف الصالحي الشامي (ت: ٩٤٢هـ)، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ على محمد معوض، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤١٤هـ - ۱۹۹۳ع: ۲/ ۱۸۰.

<sup>(</sup>١) ينظر: مغازي الواقدي: ١/٦، و ينظر: المحبر: ١٢٢، وينظر: تاريخ الطبري (تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري)، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (ت: ٣١٠هـ)، صلة تاريخ الطبري لعريب بن سعد القرطبي، (ت: ٣٦٩هـ)، ط۲، دار التراث، بروت، ۱۳۸۷ هـ: ۳/ ۳۵ – ۳۲.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، محمد بن محمد بن محمد بن أحمد، ابن سيد الناس، اليعمري الربعي، أبو الفتح، فتح الدين (ت: ٧٣٤هـ)، تعليق: إبراهيم محمد رمضان، ط۱، دار القلم - بيروت، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م: ٢/٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) المقتفى من سيرة المصطفى عَيْرَالَةُ: ١٩٨.

١ - ما روته عنه كبشة (١) بنت كعب بن مالك أنها قالت: دخلت على أبي قتادة فسكبت له وضوءً، فأتت الهر فشربت منه، فأصغى لها الإناء، فنظرت إليه فقال: أتعجبين يا ابنة أخي! سمعت رسول الله عَيَالِيَ يقول: «إِنَّهَا لَيْسَتْ بِنَجَسِ، إِنَّهَا مِنَ الطَّوَّافِينَ عَلَيْكُمْ وَالطَّوَّافَاتِ» (٢).

٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ آبِنِ أَبِي قَتَادَةَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ عَيْلَةَ أَنْ يُتَنَفَّسَ فِي الْإِنَاءِ»(٣).

٣- عن أبي قتادة أنّ رسول الله عَلَيْ كان يقرأ في الرّكعتين الأوّلتين من الظّهر بفاتحة الكتاب وسورتين يطوّل في الأولى ويقصّر في الثّانية وكذا في العصر والصّبح يطوّل في الأولى من كلّ منها ويقصّر في الثّانية (٤). وهذا يؤكد وجوب قراءة سورة كاملة في الصلاة بعد الفاتحة في الركعتين الأولى والثانية.

٤ - عن أبي قتادة أنّ النّبيّ عَيْلِيَّ قال: «أسوء النّاس سرقة الّذي يسرق من صلاته؟ قال: «لا يتمّ ركوعها ولا سجودها».

<sup>(</sup>١) كَبْشَةُ بِنْتُ كَعْبِ بْنِ مَالِكِ بْنِ أَبِي كَعْبِ بْنِ الْقَيِنْ بْنِ كَعْبِ بْنِ سَوَّادِ بْنِ غَنْمِ بْنِ كَعْبِ بْنِ سَلَّمَةَ وَأُمُّهَا صَفِيَّةُ مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ تَزَوَّجَهَا ثَابِتُ بْنُ أَبِي قَتَادَةَ بْنِ رِبْعِيٍّ الْأَنْصَارِيُّ مِنْ بَنِي سَلَمَةَ وَأُمُّهَا صَفِيَّةُ مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ تَزَوَّجَهَا ثَابِتُ بْنُ أَبِي قَتَادَةَ بْنِ رِبْعِيٍّ الْأَنْصَارِيُّ مِنْ بَنِي سَلَمَةَ . ينظر: الطبقات الكبرى: ٨/ ٣٤٨ - ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) موطأ الإمام مالك: ١/ ٣٠٤، ومسند الشافعي: ٩، ومسائل الناصريات، الشريف المرتضى (ت: ٣٣٤هـ)، تحقيق: مركز البحوث والدراسات العلمية، مؤسسة الهدى، رابطة الثقافة والعلاقات الإسلامية مديرية الترجمة والنشر، إيران، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) جامع معمر بن راشد: ١٠/٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مسند أبي داود الطيالسي: ١/ ٥٠٥، وينظر: منتهى المطلب، العلامة الحلي (ت: ٢٧هـ)، تحقيق: قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلامية، ط١، مجمع البحوث الإسلامية، ايران – مشهد، ١٤١٩هـ: ٥/ ٥٤.

وقال: «لا تجزئ صلاة لا يقيم الرّجل ظهره فيها في الرّكوع والسّجود»(١).

٥- روى أبو قتادة عن النبي عَبَيْنَ، قال: «إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يركع (٢) وليدع الله عقيبهما، وليصل على النبي عَبَيْنَ. وإن لم يصل جلس مستقبل القبلة، وحمد الله، وصلي على النبي عَبَيْنَ، ودعا الله وسأله حاجته» (٣).

٦- روى أبو قتادة إن النبي عَلَيْ قال: «إذا أقيمت الصفوف فلا تقدموا حتى تروني» (١٤).

٧- عَنْ عَبْدِ اللهَّ بْنِ أَبِي قَتَادَةَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: «خَطَبَ رَسُولُ اللهِّ عَلَيْهُ، فَذَكَرَ الْجِهَادَ، فَلَمْ يُفَضِّلُ عَلَيْهِ شَيْئًا إِلَّا الْمُكْتُوبَةَ»(٥٠).

٨ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهَ لَيُلاَّةَ يَوْمًا فَمْرَّ عَلَيْهِ بِجِنَازَةٍ، فَقَالَ:

<sup>(</sup>١) منتهى المطلب: ٥/١١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: موطأ الإمام مالك: ٢/ ٢٢٥، وينظر: الزهد والرقائق لابن المبارك، أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي، التركي ثم المروزي (ت: ١٨١هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، دار الكتب العلمية – بيروت: ٢٥٦، وينظر: مصنف عبد الرزاق الصنعاني: ١/ ٤٢٨.

<sup>(</sup>٣) ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة، الشهيد الأول (ت: ٧٨٦هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت على الله التراث، مطبعة ستاره، ط١، مؤسسة آل البيت على التراث مطبعة ستاره، ط١، مؤسسة آل البيت على التراث - قم، ١٤١٩هـ: ٣/ ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) أمالي المحاملي (رواية ابن يحيى البيع)، أبو عبد الله البغدادي الحسين بن إسهاعيل بن محمد بن إسهاعيل بن معيد بن أبان الضبيالمحاملي (ت: ٣٣٠هـ)، تحقيق: د. إبراهيم القيسي، ط١، المكتبة الإسلامية، دار ابن القيم - عهان - الأردن، الدمام، ١٤١٢هـ: ٩٦، وينظر: ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة: ٤٠٩/٤.

<sup>(</sup>٥) مسند أبي داود الطيالسي: ١/ ١٠٥.

«مُسْتَرِيحُ، أَوْ مُسْتَرَاحٌ مِنْهُ» قَالَ: قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهَّ، مَا مُسْتَرِيحُ وَمُسْتَرَاحُ مِنْهُ وَمُسْتَرَاحُ مِنْهُ وَالْعَبْدُ مِنْ نَصَبِ الدُّنْيَا وَهَمِّهَا إِلَى رَحْمَةِ اللهِّ، وَالْعَبْدُ الْصَالِحُ يَسْتَرِيحُ مِنْ نَصَبِ الدُّنْيَا وَهَمِّهَا إِلَى رَحْمَةِ اللهِّ، وَالْعَبْدُ الْفَاجِرُ يَسْتَرِيحُ مِنْهُ الْعِبَادُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُّ»(۱).

٩ عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنَيْلَةَ نَهَى أَنْ يُشْرَ بَالتَّمْرُ وَالزَّبِيثِ جَمِيعاً، وَالزَّهْوُ وَالرُّطَبُ جَمِيعاً (٢).

\* \* \*

(۱) المصنف، أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليهاني الصنعاني (ت: ۲۱۱هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، ط۲، المجلس العلمي - الهند، المكتب الإسلامي - بيروت، ١٤٠٣هـ: ٣/ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) موطأ الإمام مالك: ٢/ ٤٨.

### المبحث الثاني حياته بعد الرسولﷺ إلى عهد عثمان

ما لا شك كان لفقد الرسول الأكرم على وقعا في نفوس المسلمين، وفي أهل بيته المسلمين فقد توالت عليهم بعده المصائب فاغتصب القوم حقّ ابنته فاطمة الزهراء الله ومن ثم حقّ أمير المؤمنين في فبينها كان أهل بيته المسلمة قد شغلتهم المصيبة عن كل شيء، إذ قامت تلك العصابة بالتحضير وتنفيذ لما تريد وهو إقصاء أمير المؤمنين عن الحلافة، وتنصيب من هو ليس بأهلها، وذلك لأهداف وغايات، منها محاولة تشويه صورة الإسلام عبر بثّ ما هو منافي لمبادئه والعودة إلى العصبية الجاهلية، وكذلك القضاء على ما حققه النبي الكريم على مدى فترة الدعوة الإسلامية، لأن ذلك لا ينسجم وطبيعتهم التي كانوا عليها، لذا فإن سلبهم لحقوق أهل بيت النبوة على المتداد لفكر رسول الله على ونهجه.

لقد كان الصحابي الجليل أبو قتادة الانصاري في أول أمره غير معترض على أمر الخلافة وما حدث في السقيفة، إلّا أنَّ الحقَّ قد بَانَ له، فتغير موقفه بعد فترة وجيزة؛ ليكون واحداً من خلص الصحابة لأمير المؤمنين هذا ما سنذكره في الفصل الثاني.

وتقسم هذا المبحث على قضايا عدة حدثت في تلك الفترة، إذ عرجت

في القضية الأولى على فساد الحاكم المنصب من قبل السقيفة مع بيان بعض الجوانب، وفي القضية الثانية ذكرت موقف أبي قتادة الأنصاري من هذا الحاكم وما فعله عندما تبينت له حقيقة هؤلاء الحكام الثلاثة، وأما القضية الثالثة فكانت لاعتزال أبي قتادة الأنصاري الحكام الثلاثة.

#### أولًا: فساد الحاكم المنصب في مؤامرة السقيفة

أقلّ ما يمكن وصفها بالمؤامرة؛ لأنَّها أسستْ أساس الظلم والعداوة والبغى على الحقِّ، ومكَّنَتْ الناسَ من تجاوز حدود الله تعالى وسنة نبيه عَيْلًا، وعدم الأخذ بها، فعجيب أمر هؤ لاء القوم، فبينها رسول الله عَنْ الله عَنْ مسجّى على المغتسل، إذ همّوا إلى أمر الخلافة واغتصابها، أيّ صحبة هذه التي يتكلمون عنها، فكيف لإنسان أنْ يترك صاحبه على المغتسل ليغتنم تركته!؟ وهل هذا من حسن الأدب؟ وسجية الخلق الرفيع التي يتغنون بها، وهذا يقودنا إلى تساؤلات حول إيهان هؤلاء القوم ومدى تصديقهم بالنبي الكريم عَياليه، فهل هم حقاً مسلمين مؤمنين؟! أوإنَّ هذا في الظاهر فقط؟ فالحق إنَّ عملهم هذا قد فضح نواياهم ونفاقهم الذي هم عليه، أليس الأجدر بهم الوقوف على جنازة رسول الله عليه وأداء ما يستوجب عليهم؟، ومن ثَمَّ مناقشة هذا الأمر، أم أنهم استغلوا ذلك لتمرير مؤامرتهم؛ لأنَّ الذي سوف يحبطها مشغول بجهاز النبي الأكرم عليه وهو أمير المؤمنين، لذا عمدوا لفعلتهم هذه. هذا من جانب، والثاني: هل إنَّ لهذه المصيبة وقعاً على نفوسهم وهل حقا إنَّهم حزنوا لها أوإنَّهم على العكس فرحوا؟ وللإجابة عن هذا نأخذ ما فعله أحدهم عند سماعه مهذه المصيبة، وهو عمر بن الخطاب الذي عندما سمع

<sup>(</sup>۱) ينظر: الآثار، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب بن سعد بن حبتة الأنصاري (ت: ١٨٢هـ)، تحقيق: أبو الوفا، دار الكتب العلمية، بيروت: ٢١٤، وينظر: تفسير السمرقندي، أبو الليث السمرقندي (ت: ٣٨٣هـ)، تحقيق: د. محمود مطرجي، دار الفكر، بيروت: ١/ ٤٢٣، وينظر: تاريخ ابن الوردي، عمر بن مظفر بن عمر بن محمد ابن أبي الفوارس، أبو حفص، زين الدين ابن الوردي المعري الكندي (ت: ٤٤٧هـ)، ط١، دار الكتب العلمية – لبنان/ بيروت، ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م: ١/ ١٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مسند أبي حنيفة، أبو حنيفة النعمان بن ثابت التيمي الكوفي (ت: ١٥٠هـ)، رواية أبي محمد عبد الله بن محمد بن يعقوب ابن الحارث الحارثي، تحقيق: أبو محمد الأسيوطي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٨م: ١١٢ - ١١٢، و ينظر: مسند إسحاق بن راهويه، أبو يعقوب إسحاق بن إبراهيم بن مخلد بن إبراهيم الحنظلي المروزي المعروف به ابن راهويه (ت: ٨٣٧هـ)، تحقيق: د. عبد المغفور بن عبد الحق البلوشي، ط١، مكتبة الإيمان - المدينة المنورة، ١٤١٢هـ - ١٩٩١م: ٣/٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) كان قوله حسبنا كتاب الله في يوم الخميس الذي سبق وفاة الرسول عَنْمَالَهُ، وسميت تلك الحادثة برزية يوم الخميس، وسيأتي تفصيلها إن شاء الله.

أهي من كتاب الله أم ليست منه، كيف لك أن تجعل كتاب الله هو الحكم!؟ وبعد كل هذا يأتي من يقول أنَّ عمراً كان أفقه الناس!! وليست هذه الآية فقط التي يجهلها عمر ولكن الكثير من الآيات، وهي ما تعارض فعلته مع الرسول عَنْ في رزية يوم الخميس.

أما ما يريد تدبيره من هذا الفعل الذي أقدم عليه، فهو لإشغال الناس وتخويفهم حتى يأتي من معه في هذه المؤامرة ويكتمل عددهم حتى يستطيعوا أنْ يقوموا بها على ما خططوا له، والدليل على ذلك ما فعله بعد أنْ جاء أبو بكر، إذ يستمر على ما هو عليهإلى أنْ جَاءَ أَبُو بَكْرِ يَسْتَأْذِنُ، فدخل على النبي الأكرم على فوجده مينا ثُمَّ غَطّاهُ وَخَرَجَ فَقَالَ: أَلّا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا فَإِنَّ للله حَيُّ لا يَمُوتُ ثم تلى الآية فَقَالَ عُمَرُ كُو مَاتَ وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ الله قَإِنَّ الله حَيُّ لا يَمُوتُ ثم تلى الآية فَقَالَ عُمَرُ يَا أَبًا بَكْرٍ، أَفِي كِتَابِ الله هَذَا؟ قَالَ: فَعَمْ، فَقَالَ: هَذَا أَبُو بَكْرٍ صَاحِبُ رَسُولِ يَا أَبًا بَكْرٍ، أَفِي كِتَابِ الله هَذَا؟ قَالَ: نَعَمْ، فَقَالَ: هَذَا أَبُو بَكْرٍ صَاحِبُ رَسُولِ الله يَسَلَي فَي الْغَارِ وَهُو ثَانِيَ اثْنَيْنِ، فَبَايَعُوهُ حِينَئِذٍ (١١)، فينا هو يهدد ويتوعد كل الله عن الآية التي من قال أن محمدا قد مات بالقتل، نراه بعد حضور أبي بكر تغير موقفه وتقبل ذلك منه عندما قال أبو بكر إنّ النبي عَلَي مات ولم يتكلم إلّا عن الآية التي كان لا يعرف أهي من كتاب الله أم لا!، ومن ثم يتكلم الى من كان موجودا ويطلب منهم أن يبايعوا أبا بكر! فأين حزنه وأين جزعه على رسول الله يَلَكِ؟، فهلا انتظر قليلا ليفضح نفسه وما تسوّل له.

وبعد هذا عاد إلى رشده وكامل وعيه ولم يتكلم عن وفاة رسول الله على ولم يكترث له، بل بدأ يعمل على اغتصاب الخلافة، فتركوا الرسول على ميتا، وتجمع الأنصار في سقيفة بني ساعدة التي حيكت فيها المؤامرة، (فَذَهَبَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: مسند ابن راهويه: ٣/ ٧٢٦.

ففي هذا النص تتضح معالم المؤامرة التي خططوا لها مسبقاً فعند قراءتك لهذا النص تشعر بمدى التعاون والتوافق بين المتكلمين، وكذلك اتفاقهم على أنْ يكون أمر الخلافة منوطاً بأحد هاتين الشخصيتين ولا ثالث لهم، ما الغاية ألم يكن غيرهم من الصحابة موجودا! ولم تجاهلوا بني هاشم! وحصورها فيهما دون غيرهما، ألا يبين ذلك أنهما كانا متفقين عليها، وبدليل وصّى الأول لصاحبه بعده، والأعجب هنا إنَّ أبا بكر خاف على المسلمين الفتنة والتفرق بعده فأوصى بالخلافة لعمر بن الخطاب! ألم يكن النبي سَلَيْ أولى بهذا الخوف على أمَّته من أبي بكر؟ وهل يعقل أن أبا بكر كان أحرص على مصلحة المسلمين من النبي سَلَيْ وهذا يبين أن النبي سَلَيْ وصَّى بالخلافة بعده ولكنه المسلمين من النبي سَلَيْ وصَّى بالخلافة بعده ولكنه المسلمين من النبي سَلَيْ وصَّى بالخلافة بعده ولكنه

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ٥/ ٦، وينظر: الآحاد والمثاني، أبو بكر بن أبي عاصم وهو أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد الشيباني (ت: ٢٨٧هـ)، تحقيق: د. باسم فيصل أحمد الجوابرة، ط١، دار الراية – الرياض، ١٤١١هـ – ١٩٩١م: ٣/ ١٢، وينظر: السنن الكبرى، النسائي: ٧/ ٢٩٥.

رأى منهم تعنتهم وعصبيتهم الجاهلية التي جعلتهم يتركون الوصية، لذا أراد أنْ يكتب فمنعوه، كل هذا يظهر لنا حجم المؤامرة التي بنوها وكيف أنهم ضربوا كتاب الله وسنة نبيه الله عرض الحائط، ولم يتخذوها اساسًا لأمرهم، فأين قوله حسبنا كتاب الله!؟.

من هنا تأسّس الظلم والعدوان واغتصاب الحقوق وسلبها من قبل الحاكم الفاسد، وفساد الحاكم يؤدي إلى تجبّر الرعية، وإلى التطاول على حدود الله، وهذا ما كان بعد هذه المؤامرة حتى أنّ أكثر الناس وقفوا مع الباطل ضد الحق، ولم يكن بمقدورهم تحمّل حاكم عادل كأمير المؤمنين، بل وقفوا ضده وحاولوا التخلص من آل محمد عليه لأنّهم الخط الحق الذي يجب أن يُتبع، وهذا ما لا يرغب به الحاكم الفاسد، فكل هذه التركات التي خلفتها مؤامرة السقيفة كان لها الأثر في نشوب الفتن والاقتتال وإسالة الدماء التي يبقى وزرها على من أسس هذا الظلم والبغى.

#### ثانيًا: موقف أبي قتادة من فساد حاكم السقيفة

كان للصحابة في زمن الرسول الله و يعده دورهم ومكانتهم الكبيرة، فقد كان رسول الله الله يأله يأخذ برأيهم ويشاركهم في أمور كثيرة وخصوصًا كبارهم وأوائل الذين أسلموا، فكان للذين شاركوا في معركة بدر منزلة كبيرة حتى ذهب بعض الناس إلى عدم مخالفتهم، بل وحتى نفي أي سوء عنهم، وأبو قتادة صحابي بدريٌ قاتل مع رسول الله يكله في جميع مشاهده وغزواته، فكان ذا منزلة خاصة لما يتميز به من إيهان وتقوى وصدق، وهذا ظهر واضحا في مسيرته.

فكان أوّل من هجر الحاكم الفاسد وقال الحقّ عند سلطان باغ، بعد أن هجره أمير المؤمنين والندين اعترضوا في السقيفة، فلم يكن في أول أمره معارضا للخلافة، ولم يذكر كيف بايع أو أنّه كان من المتحمسين للبيعة، لكن تذكر الروايات أنه كان في الجيش الذي قاتل الذين ارتدوا، وهنا اتضح له الحقّ فتغير موقفه إلى صف أمير المؤمنين التي سيأتي تفصيلها. نذكر هنا حادثة التي غيّرت موقفه من واقف معهم إلى هجرهم وتركهم وغمد سيفه، وهي قضية قتل خالد بن الوليد (لعنه الله) لمالك بن نويرة وشي ثم زنى بزوجة مالك، ليظهر لنا فساد الحاكم وتعطيله لحدود الله، وتركه لسنة نبيه عني وهذا وهذا فضاد ألحادثة:

(حَدَّثَنَا ابْنُ مُمَيْدٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا سلمة، قال: حدثنا محمد بن إسحاق، عن طَلْحَة بْنِ عَبْدِ الله بْنِ عَبْدِ الرَّهُ مَنِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ، أَنَّ أَبَا بَكْرٍ كَانَ مِنْ عَهْدِهِ عِن طَلْحَة بْنِ عَبْدِ الله بْنِ عَبْدِ الرَّاسِ فَسَمِعْتُمْ فِيهَا أَذَانًا لِلصَّلاةِ، إِلَى جُيُوشِهِ: أَنْ إِذَا غَشِيتُمْ دَارًا مِنْ دُورِ النَّاسِ فَسَمِعْتُمْ فِيهَا أَذَانًا لِلصَّلاةِ، فَأَمْسِكُوا عَنْ أَهْلِهَا حَتَّى تَسْأَلُوهُمْ مَا الَّذِي نَقَمُوا! وَإِنْ لَمْ تَسْمَعُوا أَذَانًا، فَشِنُوا الْغَارَة، فَاقْتُلُوا، وَحَرِّقُوا، وَكَانَ مِكَنْ شَهِدَ لَمِالِكِ (بن نويرة) بِالإِسْلامِ فَشِنُوا الْغَارَة، فَاقْتُلُوا، وَحَرِّقُوا، وَكَانَ مِكَنْ شَهِدَ لَمَالِكِ (بن نويرة) بِالإِسْلامِ أَبُو قَتَادَةَ الْغَارَة، فَاقْتُلُوا، وَحَرِّقُوا، وَكَانَ يُحَدِّثُ أَنَّهُمْ لَمَا غَشُوا الْقَوْمَ رَاعُوهُمْ أَبُو قَتَادَةَ اللّهِ الْفَوْمَ رَاعُوهُمْ مَعَالَدِ بْنِ الْوَلِيدِ حَرْبًا أَبَدًا بَعْدَهَا، وَكَانَ يُحَدِّثُ أَنَّهُمْ لَمَّا غَشُوا الْقَوْمَ رَاعُوهُمْ مَعَلَدُ بَنِ الْوَلِيدِ حَرْبًا أَبَدًا بَعْدَهَا، وَكَانَ يُحَدِّثُ أَنَّهُمْ لَمَا غَشُوا الْقَوْمَ رَاعُوهُمْ أَلْكُونَ، فَقَالُوا: وَنَحْنُ اللّه لِمُونَ، قُلْنَا: فَهَا بَالُ السِّلاحُ مَعَكُمْ! قَالُوا لَنَا: فَهَا بَالُ السِّلاحُ مَعَكُمْ! قَالُوا لَنَا: فَهَا بَالُ السِّلاحُ مَعَكُمْ! قَالُوا لَنَا: فَهَا بَالُ السِّلاحُ مَعَكُمْ! قَالُوا وَكَانَ خَالِدٌ يَعْتَذِرُ فِي قَتْلِهِ أَنَّهُ قَالَ لَهُ (مالك) وَهُو يُرَاجِعُهُ السِّلاحُ مَعَكُمْ! فَالَ وَمَا وَكَانَ خَالِدٌ يَعْتَذِرُ فِي قَتْلِهِ أَنَّهُ قَالَ لَهُ (مالك) وَهُو يُرَاجِعُهُ: مَا أَخَالُ صَاحِبًا أَنْ أَنْ اللّهُ وَمَا لَو مَا اللّهُ الْفَادِ أَوْ مَا تَعُدُّهُ لَكَ صَاحِبًا!

ثُمَّ قَدَّمَهُ فَضَرَبَ عُنْقَهُ وَأَعْنَاقَ أَصْحَابِهِ، فَلَمَّا بَلَغَ قَتْلَهُمْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ، تَكَلَّمَ فِيهِ عِنْدَ أَبِي بَكْرٍ فَأَكْثَرَ، وقال: عدو الله عدا عَلَى امْرِئٍ مُسْلِم فَقَتَلَهُ، ثُمَّ نَزَا عَلَى امْرَأَتِهِ! وَأَقْبَلَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ قَافِلا حَتَّى دَخَلَ الْمُسْجِدَ وَعَلَيْهِ قِبَاءٌ لَهُ عَلَيْهِ صَدَأُ الحُيدِيدِ، مُعْتَجِرًا بِعِهَامَةٍ لَهُ، قَدْ غَرَزَ فِي عِهَامَتِهِ أَسْهُمًا، فَلَمَّ أَنْ دَخَلَ المُسْجِدَ قَامَ إِلَيْهِ عُمَرُ فَانْتَزَعَ الأَسْهُمَ مِنْ رَأْسِهِ فَحَطَّمَهَا، ثم قال: ارثاء! قتلت المُرَأَ مُسْلِمًا، ثُمَّ نَزُوتَ عَلَى امْرَأَتِهِ! وَاللهَ لأَرْجُمَنَّكَ بِأَحْجَارِكَ وَلا يُكَلِّمُهُ خَالِدُ الْمُرَأَتِهِ! وَاللهَ لأَرْجُمَنَّكَ بِأَحْجَارِكَ وَلا يُكلِّمُهُ خَالِدُ بَنُ الْوَلِيدِ، وَلا يَظُنُّ إِلا أَنَّ رَأْيَ أَبِي بَكُرٍ عَلَى مِثْلِ رَأْي عُمَرَ فِيهِ – حَتَّى دَخَلَ عَلَى أَبِي بَكُرٍ، فَلَمَ الْمُؤَلِةِ وَاللهَ لأَرْجُمَنَّكَ بِأَحْجَارِكَ وَلا يُكلِّمُ فَالِدُ وَلا يَطُنُ إِلا أَنَّ رَأْيَ أَبِي بَكُرٍ عَلَى مِثْلِ رَأْي عُمْرَ فِيهِ – حَتَّى دَخَلَ عَلَى أَبِي بَكْرٍ، فَلَمَ الْمُ شَمْلَةً! وَالله فَعَدَرَهُ أَبُو بَكْرٍ، وَكَالَ أَنْ دَخَلَ عَلَيْهِ أَخْبَرَهُ الْخَبَرَ، وَاعْتَذَرَ إِلَيْهِ فَعَذَرَهُ أَبُو بَكْرٍ، وَعَلَى الله عَلَالِهُ وَلَا يَعْرَفَ عُمْرُ أَنُو وَعَمَ عَنْهُ أَبُو بَكْرٍ، وَعَلَى الله عَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله بن عمر واية أخرى (وسار وكانت الوليد حتى أحاط بيوتات مالك بن نويرة وهم مسلمون وكانت خالد بن الوليد حتى أحال إليها خالد وأمر بقتل مالك فنهاه عبد الله بن عمر وأبو قتادة الأنصاري فأحضر خالدٌ مالكا وقال ألست القائل:

ألا عللاني قبل جيش أبي بكر لعل المنايا قد دنون وما ندري فقال مالك ما قلت ذاك ولو سمعني صاحبكم أقوله ما قتلني فقال خالد تقول لرسول الله صاحبكم وليس بصاحبك اضربوا عنقه فالتفت مالك إلى امرأته وقال يا خالد هذه قتلتني ولما قدم خالد قال عمر لأبي بكر اقتله فإنه قتل وزنا قال تأول فأخطأ قال اعزله قال ما كنت لأشيم سيفاً سله الله تعالى)(٢).

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري: ٣/ ٢٧٩ - ٢٨٠، وينظر: الكامل في التاريخ: ٢١٢/٢ - ٢١٣، وينظر: البداية والنهاية: ٦/ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الطبقات الكبرى: ٥٣٥، البدء والتاريخ، المطهر بن طاهر المقدسي (ت: نحو

هذه هي الحادثة التي ذكروها في مقتل مالك بن نويرة ره وما كان لأبي قتادة من دور فيها، ولا بدأن نناقشها من جوانب عدة:

١ - الأمر الذي صدر من الحاكم فيه من مخالفة للقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة ما لا يخفى على أحد، فقوله: «أَنْ إِذَا غَشِيتُمْ دَارًا مِنْ دُور النَّاسِ فَسَمِعْتُمْ فِيهَا أَذَانًا لِلصَّلاةِ، فَأَمْسِكُوا عَنْ أَهْلِهَا حَتَّى تَسْأَلُوهُمْ مَا الَّذِي نَقَمُوا! وَإِنْ لَمْ تَسْمَعُوا أَذَانًا، فَشِنُّوا الْغَارَةَ، فَاقْتُلُوا، وَحَرِّقُوا»، فهل هذه هي أخلاق الدين الحنيف، فما ذنب من يسكن هذه الدور، من النساء والأطفال والشيوخ وترويعهم بهذه الطريقة، أما قرأوا قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهَ اللَّهَ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ الله َّ لَا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴿(١)، وهل فعل رسولُ الله عَنْ هذا مع المشركين والمنافقين في حروبه أو في أي غزوة حدثت في زمنه؟ بل كان يوصيهم بهم خيرا فكان يقول: (عَنِ ابْنِ جُرَيْج قَالَ: أَخْبَرَنِي حَبِيبٌ الْوَلِيدُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّا لَهُ كَانَ إِذَا بَعَثَ جَيْشًا قَالَ: «انْطَلِقُوا بسُّم اللهَّ وَباللهَّ، وَفِي سَبيل اللهَّ، تُقَاتِلُوۛنَ مَنْ كَفَرَ باللهَّ، أَبْعَثُكُمْ عَلَى أَنْ لَا تَغُلُّوا، ۖ وَلَا تَجْبُنُواً، وَلَا ثُمُثِّلُواً، وَلَا تَقْتُلُوا وَلِيدًا، وَلَا تَحْرِقُوا كَنِيسَةً، وَلَا تَعْقِرُوا نَخْلًا (٢٠)، وروي «انْطَلِقُوا بِسْم اللهَّ، وَبِاللهَّ، وَعَلَى سُنَّةِ رَسُولِ اللهَّ، فَقَاتِلُوا أَعْدَاءَ اللهَّ في سَبِيلِ اللهَ، قَتْلَاكُمْ أَحْيَاءُ مُرْزَقُونَ فِي الْجِنَانِ، ...، لَا تَقْتُلُنَّ شَيْخًا فَانِيًا، وَلَا طِفْلًا صَغِيرًا، وَلَا امْرَأَةً، وَلَا تَغُلُّوا غَنَائِمَكُمْ، وَأَصْلِحُوا وَأَحْسِنُوا، إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ")(٣)، فهو يأمرهم بعدم حرق الكنيسة فها بال الدار التي فيها

٥٥٥هـ)، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعيد: ٥/ ١٥٩ - ١٦٠.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة/ ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصنف، عبد الرزاق الصنعاني: ٥/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) معرفة السنن والآثار، أحمد بن الحسين بن على بن موسى الخُسَرُوْجِردي الخراساني،

ناس، فهذه هي أخلاق رسول الله عِلَيْ في القتال ضد أعدائه.

٢- شهادة أبي قتادة الأنصاري لمالك بن نويرة بأنَّه مسلم(١١)، ولا يحقُّ لخالد أن يؤذيه لا أن يقتله، فهو مسلم قد حرَّم الله دمه وماله وعرضه، وأبو قتادة من كبار الصحابة وبدريٌّ، فلم يأخذ خالد بن الوليد (لعنه الله) بشهادة أبي قتادة بل كره كلامه، فكيف يقوم الحاكم بجعل أمر الجيش بيد هكذا فاسق!؟، فهاذا سيقول أمام الله سبحانه وتعالى، هو والحاكم الفاسد، وقد ذكر والقرآن الكريم جزاء من يقتل مؤمنا في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ في سَبيلِ اللهَّ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لَمِنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلَامَ لَسْتَ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحُيَاةِ اَلدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهَّ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبيرًا ﴿ (٢)، وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ ۗ إِلَّا بِالْحُقِّ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا فَلَا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾ (٣)، فهذه الآيات تبين بوضوح الجزاء الذي سيناله خالد بن الوليد (لعنه الله)، لأنَّه قد أرتكب المعصيتين، وكذلك فإنَّ الحاكم الذي ولَّاه قيادة الجيش مسؤول عن هذه الدماء وهذه المعاصي.

أبو بكر البيهقي (ت: ٥٥١هـ)، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، ط١، جامعة الدراسات الإسلامية (كراتشي - باكستان)، دار قتيبة (دمشق - بيروت)، دار الوعي (حلب - دمشق)، دار الوفاء (المنصورة - القاهرة)، ١٤١٢هـ - ١٩٩١م: ٢٥٣/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>١) كان ممن شهد أيضا مع أبي قتادة عبد الله بن عمر، وكره خالد كلامهما وأصر على قتله فقتله وزنى بزوجته.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء/ ٩٣ - ٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء/ ٣٢ - ٣٣.

٣- اعتزال أبي قتادة عن القتال تحت راية فيها خالد ابن الوليد (لعنه الله) يدلُّ على غضبه وعدم رضاه على الباطل، فهذا يبين أنَّ خالدًا كان فاسقًا باغيًا، فقال أبو قتادة كلمة حق عند سلطان جائر، وهذا من المواقف الرائعة لأبي قتادة.

٤ - ما قام به مالك بن نويرة الله من عدم المقاومة والقتال، بل ذهب طائعا؛ فهو أمن منهم لأنهم مسلمون، ودم المسلم على المسلم حرام.

٥- ذكرتْ الرواية أنَّ خالدًا بيَّن سبب قتله مالكا بأَنَّهُ قَالَ لَهُ وَهُوَ يُرَاجِعُهُ: مَا أَخَالُ صَاحِبَكُمْ إِلا وَقَدْ كَانَ يقول كذا وكذا قال: أو ما تَعُدُّهُ لَكَ صَاحِبًا! مَا أَخَالُ صَاحِبَكُمْ إِلا وَقَدْ كَانَ يقول كذا وكذا قال: أو ما تَعُدُّهُ لَكَ صَاحِبًا! ثُمَّ قَدَّمَهُ فَضَرَبَ عُنُقَهُ وَأَعْنَاقَ أَصْحَابِهِ، وهذا عين الظلم، لأنَّه تأوّل هذا النَّص دون بيان الحجة على مالك ولم يفهم قصده في قوله صاحبك، فقتله على الشك في قوله، وما أعظم هذه المصيبة بأن يكون الحكم بيد من لا دين له ولا علم، فمن أين أتى خالد بهذه الحجة وهل هي دليل كافٍ على القتل؟، ومن ثم إنَّ مالكًا قال له لو أنَّ صاحبكم أي الذي أرسلكم لي، وهذا ما توضحه الرواية الثانية، فهو أنكر قوله هذا، وبعدها قال لو سمعني صاحبكم، أي الراد أبا بكر لا رسول الله عَلَيْ أي: حتى وإن كنت قلته وسمعه صاحبك أراد أبا بكر لا رسول الله عَلَيْ وهو ميِّتُ أن يسمع ويحكم (أبو بكر) لما فعل لي شيئا، فكيف لرسول الله عَلَيْ وهو ميِّتُ أن يسمع ويحكم ويقتل، ولا يخفى أنَّ مالكًا كان من أصحاب رسول الله عَلَيْ وله منزلة كبيرة لديه حتى بعثه على صدقات قومه (١)، وقول مالك صاحبكم يبين أنّه رافض لديه حتى بعثه على صدقات قومه (١)، وقول مالك صاحبكم يبين أنّه رافض

<sup>(</sup>۱) ينظر: الطبقات الكبرى: ٥٣٣، وينظر: مستخرج أبي عوانة، أبو عوانة يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم النيسابوري الإسفراييني (ت: ٣١٦هـ)، تحقيق: أيمن بن عارف الدمشقي، ط١، دار المعرفة – بيروت، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م: ٤/ ٣٦٥.

لحكم السقيفة حتى أنه لا يعترف بأبي بكر صاحب له، وهذا هو سبب قتله لأنّه رفض حكم السقيفة فقتله خالد بن الوليد (لعنه الله) وهذا ما جعل أبا بكر يعفو عن خالد ولم يحاسبه بإقامة الحد عليه، بل أكرمه لأنّه دافع عن حكم أبي بكر وقتل مالكاً لمعارضته حكم السقيفة، لذا لم يكن قتالهم لمن ارتدَّ عن الدين بل كل من عارض وانتفض على حكم السقيفة، وهذا ما نجده في أتباعهم الذين لحقوهم فهم يقتلون كل من يعارضهم لا على أساس الدين، بل لأنّه خالفهم في الرأي كما فعل أصحاب الجمل –طلحة والزبير وعائشة ببعض أهل البصرة حين عارضوهم على قتال أمير المؤمنين .

7-إذا كان مالك بن نويرة مذنباً فها ذنب من معه حتى يقتلوا جميعا بذنب غيرهم، وما ذنب النساء وباقي القوم حتى يفعل بهم كل هذا؟، والقرآن الكريم يقول: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللهُ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنبَّنُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ (١)، فالآية صريحة بأن لا يحمل الذنب غير صاحبه.

٧- غضب عمر بن الخطاب من خالد بن الوليد (لعنه الله) على فعلته هذا يبين حجم الجريمة التي ارتكبها، ووصفه بعدو الله وقال له لأرجمنك وقال لأبي بكر إن في سيف خالد رهقا فأقتله (٢)، فلم يفعل له شيئا، والأعجب من هذا إنَّ عمر بن الخطاب لما تولى الحكم لم يفعل لخالد شيئاً، بل حتى عزله من منصبه لم يكن بسبب هذه القضية بل لأسباب أخرى، وإلَّا لكان أقام عليه

<sup>(</sup>١) سورة الانعام/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام: ٢/ ٢٤، وينظر: السيرة الحلبية: ٣/ ٢٧٩.

الحد الشرعي، في سبب هذا الاستخفاف بشرع الله وحدوده؟ ومن هو خالد بن الوليد (لعنه الله) حتى لا يطبق عليه الحد.

٨- الحالة التي كان عليها خالد وعدم اهتهامه لما فعل يدلُّ على اطمئنانه من الحاكم في عدم محاسبته، أي أنَّه أمن العقاب فساء الأدب، وليت هذا، فإنه أمن العقاب فارتكب المعصية ووقع بالفاحشة، وخرق حدود الله تعالى ونبيه الكريم على واستهزأ بالشرع المقدس، وهذا كله بسبب تهاون الحاكم الفاسد وخوفه منه، فقد خاف من البشر، وترك مخافة الله سبحانه، فهاذا سيقولون يوم يقفون أمامه، والظاهر أنّه فعل هذا ولم يخف من العقاب من قبل أبي بكر لأنّ بينهها ما هو أكبر من ذلك فإذا حاسبه أخل باتفاق كان بينهم، فقد كان خالد بن الوليد من الذين شاركوا في مؤامرة السقيفة ووقف مع أبي بكر في خالد بن الوليد من الذين شاركوا في مؤامرة السقيفة ووقف مع أبي بكر في كل شيء وهذا كان مقابل أن يحصل على قيادة الجيش في زمن أبي بكر، ومن ثم يذهب الحكم إلى عمر ويكون أبو عبيدة قائدا للجيش.

9- قتل الأسرى (۱)، وهذه من شيمة خالد بن الوليد (لعنه الله)، فعل هذا أكثر من مرة حتى في زمن النبي عَيَّلَهُ، فقد روي أنه: (بَعَثَ النَّبِيُّ عَيَّلَهُ خَالِدَ بُنَ الْوَلِيدِ (لعنه الله) إِلَى بَنِي جَذِيمَةَ فَدَعَاهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ، فَلَمْ يُحْسِنُوا أَنْ يَقُولُونَ: صَبَأْنَا، صَبَأْنَا، وَجَعَلَ خَالِدٌ بِمْ أَسَّرًا يَقُولُونَ: صَبَأْنَا، صَبَأْنَا، وَجَعَلَ خَالِدٌ بِمْ أَسَّرًا

<sup>(</sup>١) هذا ما يقوم به أتباع هؤلاء العصابة من قتل الأسير الذي نراه في واقعنا، فقد استندوا في عملهم هذا إلى ما قام به أسيادهم أمثال المجرم خالد بن الوليد (لعنه الله)، فالدين الإسلامي من براء كها تبرأ الرسول عَنْظَةً من أفعال سادتهم آنذاك.

<sup>(</sup>٢) هذه رواية البخاري، وفي رواية بعثه داعيا لا مقاتلا فلم انتهى اليهم خالد قال لهم ما أنتم قالوا مسلمون صلينا وصدّقنا بمحمد وبنينا المساجد في ساحاتنا، فقاتلهم وقتل أسراهم ورفض بعض الصحابة قتل اسراهم وقدموا النبي عَمِيلًا فدعا بذلك الدعاء. ينظر: تاريخ

وَقَتْلًا، قَالَ: وَدَفَعَ إِلَى كُلِّ رَجُل مِنَّا أَسِيرًا، حَتَّى إِذَا أَصْبَحَ يَوْمًا، أَمَرَ خَالِدٌ أَنْ يَقْتُلَ كُلُّ رَجُل مِنَّا أَسِيرَهُ، قَالَ ابْنُ عُمَرَ: فَقُلْتُ: وَاللَّهَ لَا أَقْتُلُ أَسِيرِي، وَلَا يَقْتُلُ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِي أَسِيرَهُ، قَالَ: فَقَدِمُوا عَلَى النَّبِيِّ عَيَّاللَّهَ فَذَكَرُوا لَهُ صَنِيعَ خَالِدٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَيِّكُ وَرَفَعَ يَدَيْهِ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ خَالِدٌ» مَرَّتَيْنِ)(١)، وكان ممن عارض قتل الأسرى أبو قتادة فقد روي عنه (وَكَانَ في الْقَوْم، قَالَ: لِمَّا نَادَى خَالِدٌ فِي السَّحَرِ «مَنْ كَانَ مَعَهُ أَسِيرٌ فَلْيُذَافِّهِ» أَرْسَلْتَ أَسِيرِي وَقُلْت لِخَالِدٍ: اتَّق اللهُ، فَإِنَّك مَيَّتٌ! وَإِنَّ هَؤُلَاءِ قَوْمٌ مُسْلِمُونَ! قَالَ: يَا أَبَا قَتَادَةَ، إِنَّهُ لَا عِلْمَ لَك بَهُؤُلَاءِ. قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: فَإِنَّمَا يَكُلِّمني خَالِدٌ عَلَى مَا في نَفْسِهِ مِنْ التِّرة عَلَيْهمْ)(٢). وهذا التعصب والفكر الجاهلي كلف الإسلام الكثير من الفتن والدماء واغتصاب الحقوق ومهَّد لها، وفي هذه الحادثة يظهر لنا أبو قتادة الأنصاري في موقف مخالف لخالد بن الوليد رافض له، حتى أنه قال له اتق الله يا خالد وذكره بالموت وهذه دلالة على قبح فعل خالد بن الوليد والظلم الذي فعله بهؤلاء القوم على رغم كونهم مسلمين يصلون وبنوا المساجد.فهذا العمل يتنافى وأخلاق رسول الله عَلَيْ ومبادئ الدين الإسلامي، فالنبي الكريم يَبالله يتبرأ من عمل خالد ويكرر ذلك التبرؤ، لقبح ما صنعه هذا المجرم خالد بن الوليد (لعنه الله)، فهو يحاول بكل ما لديه أن يسيء للنبي الأكرم عَنَّ وللدين الإسلامي لأنَّ خالداً لم يدخل الإسلام إلَّا لأجل ذلك، والدليل أفعاله هذه؛ لأنَّ رسولَ الله عَلَيْ كان يعفو عن الأسير،

الخميس: ٢/ ٩٧.

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد بن حنبل: ۱۰/ ٤٤٤، صحيح البخاري: ٥/ ١٦٠، السنن الكبرى: ٥/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) مغازي الواقدي: ٣/ ٨٨١.

وهذا ما حدث في معاركه على فقد جاء في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الْأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللهُ يُرِيدُ الْآخِرَةَ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿(١) فالآية صريحة في العفو عن الأسرى، وكان عمر بن الخطاب من الذين يؤيدون قتل الأسارى ففي كثير من المواقف كان يقول نضرب أعناقهم فقد نُقل عنه أنَّه قالها في أسارى معركة بدر عندما أخذ رأيهم النبى الكريم عَنِيلًا (١).

• ١ - ردُّ السبي: و مما يؤيد ما ذهبنا له في فساد الحاكم وعدم تطبيقه لشرع الله على المجرم خالد بن الوليد (لعنه الله) وبراءة مالك بن نويرة ﴿ ، ما قام به أبو بكر من ردِّه للسبي والغنائم ودفع الديات للقتلى، فلو أنَّ مالكا وأصحابه كانوا كها زعموا مرتدين لما يحقُّ له أن يردَّ السبي والغنائم؛ لأنَّها أموال المسلمين، و خمسها لله ولرسوله، فهذا يدلُّ على إسلام مالك وأصحابه، أيضاً قول أبي بكر على خالد تأوَّل أو اجتهد فأخطأ، فأيُّ تأوِّل واجتهاد هذا الذي يتكلم عنه هذا الحاكم الفاسد، أفي كتاب الله هذا أم في سنة نبيه يَلِيَّ، وهل في قتل المسلم البريء تأوُّلُ؟ أو في التمثيل بالقتلى؟ أو في الزنى بالمحصنة؟ أو في قتل الأسارى الذي نهي عنه من قبل رسول الله يَلِيَّ سابقًا؟ أو ماذا؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال/ ٦٧.

<sup>(</sup>۲) ينظر: مسند أحمد بن حنبل: ١٣٨/٦، وينظر: مسند عمر بن الخطاب، أبو يوسف يعقوب بن شيبة بن الصَّلْت بن عُصْفور السدوسي بالولاء البصري (ت: ٢٦٢هـ)، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، مؤسسة الكتب الثقافية – بيروت، ١٤٠٥هـ: ٥٥، وينظر: حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (ت: ٤٣٠هـ)، دار السعادة – مصر، ١٣٩٤هـ – ١٩٧٤م، وعنها دار الكتاب العلمية – العربي – بيروت، و دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، و دار الكتب العلمية – يروت، و دار الكتب العلمية .

إنَّ فساد الحاكم وضعفه وتهاونه في إقامة حدود الله جعل الناس يأمنون العقاب مما أدى إلى انحدار المجتمع الإسلامي إلى أقصى درجات الانحدار، حتى أصبح الناس لا يطيقون الحق، لذا كان من الطبيعي أن يبتعد أكثر الناس عن إمامهم الحق أمير المؤمنين على ويقفوا مع أعدائه؛ لأنَّهم قد اعادوا للناس الحياة الجاهلية التي لا رادع فيها سوى ما تعارف عليه الناس، فعمَّ الفساد في المجتمع الإسلامي، ثم توالت أحقاب الحكام الفاسدين؛ ليظهر لنا حجم المؤامرة التي حاكها هؤلاء على الدين الإسلامي لوأده في مهده، إلَّا أنَّ الله سبحانه أبي إلّا أن يُتمَّ نوره بأهل بيت رسول الله عَيْلَةُ فكانوا حملة الدين والمدافعين عنه في وجه هؤلاء، حتى أحبطوا مؤامرتهم باذلين لأجل الدين كل غال ونفيس، حتى سالت دماؤهم الزكية دفاعًا عن دين الله وإصلاحًا لما أفسدته مؤامرة السقيفة وعصابتها الباغية، الجاحدة للحقِّ، فكان ما كان من فتن وظلم وقتل بسبب ما بثَّتُه تلك العصابة من سموم وتزوير للحقائق من أجل حبِّ الدنيا الفانية التي خسر وها مع الآخرة، وبقى لهم الخزي في الدنيا والآخرة، فكيف سيواجهون الله سبحانه ورسوله عَيْلَة بكل هذه الأعمال وهذه الفتن والدماء. ولله الأمر من قبل ومن بعد.

#### ثالثًا: اعتزال أبي قتادة القتال مع الحاكم الفاسد

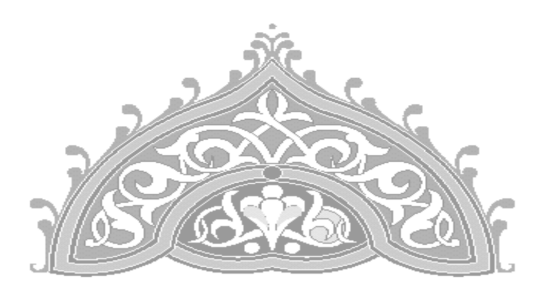
كان لواقعة مالك بن نويرة وقتله بهذه الطريقة - ممَّا يخالف كلِّ أخلاق وينافيها - أثره الواضح في نفس الصحابي الجليل أبي قتادة الأنصاري، فقد تغير موقفه من كل شيء تغييرا كبيرا، من الخلافة ومن يتولاها، فلم تذكر الروايات أنه وقف مع أحد من الحكام الذين تلوا أبا بكر كعمر بن الخطاب

وعثمان بن عفان بل كان منعزلا عنهم كما اعتزل أبا بكر، إلى أن جاء أمير المؤمنين التولى أمر الخلافة نراه قد ظهر ووقف مع الإمام الله ولم يتركه وشارك معه في كل معاركه كما سنبين ذلك لاحقاً، وهذا ممَّا لا شكَّ فيه لم يأتِ من فراغ أو عدم علم، فقد أدرك أبو قتادة المؤامرة التي حاكتها عصابة السقيفة وأهدافهم المشؤومة، وبانَ له زيف شعاراتهم من حبِّهم لرسول الله ﷺ وهم أوَّل القوم خيانة له، فمِثْله لا يسكت عن الحق ولا يتهاون في الدفاع عنه، فقد نقلت الروايات أن أبا بكر قد كذَّبه ولم يأخذ بشهادته، وإنَّما صدّق بخالد مع علمه بها حدث منه من معصية وقد شهد الكثير عليها، فالحاكم الفاسد لم يفرق بين المؤمن والفاسق الذي جهر بفسقه، وليس هذا فحسب، بل كذَب المؤمن وهو الصحابي البدريُّ، وصدَّق الفاسق، وبدل أن يقيم الحد على الفاسق عفى عنه وتركه في منصبه لقيادة جيش المسلمين!، لم يكن لمثل إبي قتادة من سبيل مع هكذا عصابة إلا أنْ يعتز لهم، حتى يرى الحق رجع إلى أهله فيقف معه، ولم تذكر الروايات أن أبا قتادة وقف مع أحد من هؤلاء الحكام أو قاتل معه طول فترة حكمهم، وذكرته رواية واحدة في زمن عثمان عندما كان محاصرا، أي قبل مقتله بقليل، دخل عليه أبو قتادة وشخص آخر طلبا منه الإذن بالحج(١)، وهذا يشير إلى أنَّه لم يقاتل إلى جانبه، فهو يريد

<sup>(</sup>۱) ينظر: تاريخ المدينة لابن شبة، عمر بن شبة (واسمه زيد) بن عبيدة بن ريطة النميري البصري، أبو زيد (ت: ٢٦٢هـ)، تحقيق: فهيم محمد شلتوت، طبعه: السيد حبيب محمود أحمد – جدة، ١٣٩٩هـ: ٤/ ١٢١٧، وينظر: الرياض النضرة في مناقب العشرة، أبو العباس، أحمد بن عبد الله بن محمد، محب الدين الطبري (ت: ١٦٩هـ)، ط٢، دار الكتب العلمية: ٣/ ٦٩، وينظر: فتنة مقتل عثمان بن عفان ، محمد بن عبد الله بن عبد القادر غبان الصبحي، ط٢، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م: ١/ ٤٩٥.

أنْ يحبَّ وعثمان محاصرٌ في داره، حتى أنَّه لم يعرض عليه أن يدافع عنه، لذا يتبين أنَّه لم يكن مؤيدا له ولا ناصرا، لم يقم بأيٍّ فعل رغم ما رآه، فلو أنَّه كان يعترف بخلافته لدافع عنه ووقف إلى جانبه، فالأولى أن يدافع عن الخليفة بدل الحجِّ، إذاً فأبو قتادة لم يكن من أتباعه او حتى راضيا به خليفة، وكذا كان موقفه من عمر بن الخطاب فلم تذكر الروايات له موقفا معه أو أنَّه قاتل إلى جانبه، وهذا يدلُّ على عدم اعترافه بخلافتهم.

\* \* \*



# الفصل الثاني حياته مع أمير المؤمنين

المبحث الأول: دوره في معارك أمير المؤمنين المبحث الثاني: مواقفه مع عائشة ومعاوية



### الفصل الثاني حياته مع أمير المؤمنين ﷺ

لم تكن حياته مع أمير المؤمنين كما كانت مع الحكام الثلاثة السابقين، بل على النقيض منهم، إذ كان مع أمير المؤمنين مثل ما كان مع رسول الله على النقيض منهم، إذ كان مع أمير المؤمنين، فتراه مقاتلا بين يديه لم يتخلف عن أي معركة مع أمير المؤمنين فهو من ثقات أمير المؤمنين وولاته، وقادة جيشه. وهو من الصحابة التي ولاها أمير المؤمنين بعض الأمصار (١).

بعد أن بويع أمير المؤمنين بالخلافة التي هي حقه المغتصب، لأنّه لا يحتاج إلى بيعة فهو منصوص عليه من قبل النبي الأكرم يَلِيّ، لكن هذه البيعة لقطع حجة القوم المخالفين، إذ لما قُتل عثمان بن عفان اجتمع الناس على أمير المؤمنين ، لبايعوه لكنّه لم يأبه لأمرها، فقد ذكرت الروايات: عَنِ ابْنِ المُسَيِّب، قَالَ: لمَّا قُتِلَ عُثْمَانُ جَاءَ النّاسُ كُلُّهُمْ إِلَى عَلِيٍّ فَهُ مُرْعُونَ أَصْحَابُ عُكَمَّدٍ وَغَيْرُهُمْ، كُلُّهُمْ يَقُولُ: أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ عَلِيٌّ فَهَالَ عَلِيٍّ فَقَالُوا: نُبَايِعُكَ فَمُدَّ يَدَكَ، فَأَنْتَ أَحَقُّ بَهَا، فَقَالَ عَلِيُّ فَعَد (لَيْسَ ذَاكَ إِلَيْكُم، فَقَالُوا: نُبَايِعُكَ فَمُدَّ يَدَكَ، فَأَنْتَ أَحَقُّ بَهَا، فَقَالَ عَلِيُّ فَعَالَ عَلِيُّ فَا لَيْسَ ذَاكَ إِلَيْكُم،

<sup>(</sup>۱) ينظر: منهج أمير المؤمنين في معالجة الفساد المالي، أ. د. حسين علي الشرهاني (بحث)، جامعة ذي قار، كلية التربية للعلوم الإنسانية، مجلة المبين، العدد الأول، السنة الأولى، ١٤٣٧هـ - ٢٠١٦م: ٨١.

وَإِنَّا ذَاكَ إِلَى أَهْلِ بَدْرٍ، فَمَنْ رَضِيَ بِهِ أَهْلُ بَدْرٍ فَهُو خَلِيفَةٌ»، فَلَمْ يَبْقَ أَحدٌ إِلا أَتَى عَلِيّا هِ، فَقَالُوا: مَا نَرَى أَحَدًا أَحَقَّ بِهَا مِنْكَ، فَمُدَّ يَدَكَ نُبَايِعْكَ، فَقَالَ: (أَيْنَ طَلْحَةُ وَالزُّبَيْرُ؟» فَكَانَ أَوَّلَ مَنْ بَايَعَهُ طَلْحَةُ بِلِسَانِهِ، وَسَعْدٌ بِيَدِهِ، فَلَمَّ رَأًى عَلِيٌ هُ ذَلِكَ خَرَجَ إِلَى المُسْجِدِ، فَصَعِدَ المِنْبَرَ، فَكَانَ أَوَّلَ مَنْ صَعِدَ إِلَيْهِ، وَسَعْدُ المِنْبَعَةُ طَلْحَةُ، وَبَايَعَهُ الزُّبَيْرُ(')، ويظهر أَنَّ الإمام بويع بالإجماع، وبعد هذا بدأ بتنصيب ولاته على الأمصار، فقد عهد إلى أبي قتادة الأنصاري ولاية مكة ها مكانة مكة، فكان أوّل والٍ لأمير المؤمنين على مكة ('')، وولاية مكة ها مكانة خاصة؛ لأنّها ترتبط ارتباطًا روحيًّا ودينيًّا بنفوس المسلمين، ففيها بيت الله مركز دينيُّواقتصاديُّ وسياسيُّ، فلا يمكن التفريط فيه أو التهاون في أمر الذي جعله للناس قبلة، وإليها يحبُّ الناس من كلِّ حدب وصوب، فهي مركز دينيُّواقتصاديُّ وسياسيُّ، فلا يمكن التفريط فيه أو التهاون في أمر ولايتها، ولا تناط هكذا مهمة كبيرة إلّا لشخصٍ أمين ثقة شجاع قادر على أدائها بصورة تامة، فكان اختيار أمير المؤمنين لأبي قتادة الأنصاري المؤانين المناس في المراج المناس في المراج المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الخليل لدى أمير المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الخلافة الخلافة المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الخلافة الخلافة المؤمنين المؤمنين المؤمنين الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين المؤمنين الخلافة الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين المؤمنين الخلافة المؤمنين المؤمنين الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين المؤمنين المؤمنين الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين الخلافة المؤمنين المؤمنين الخلافة المؤمنين المؤمنين المؤمنين الخلافة المؤمنين ا

<sup>(</sup>۱) ينظر: جمل من أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البكلاَذُري، (ت: ۲۷۸هـ)، تحقيق: سهيل زكار ورياض الزركلي، ط۱، دار الفكر - بيروت، ۱٤۱۷هـ - ١٩٩٦م: ٥/ ٥٦٠، وينظر: الثقات، ابن حبان: ٢/ ٢٦٨، وينظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة: ٤/ ٢٠٨.

<sup>(</sup>۲) تاريخ دمشق: ۲۷/ ۱۰۱، وينظر: شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، محمد بن أحمد بن علي، تقي الدين، أبو الطيب المكي الحسني الفاسي (ت: ۸۳۲هـ)، ط۱، دار الكتب العلمية، ۱۲۲هـ – ۲۰۰۰م: ۲/ ۱۹۳، وينظر: الأساس في السنة وفقهها – السيرة النبوية، سعيد حوّى (ت: ۱٤٠٩هـ)، ط۳، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، ۱۲۱۸هـ – ۱۸۵۲م: ٤/ ۱۸۵۲.

إلى الكوفة، فلما نقلها إلى الكوفة ولَّى عليها قثم (١) بن العباس (٢). وأخذ معه أبا قتادة الأنصاري إلى الكوفة. واشتمل هذا الفصل على مبحثين الأول: لدور أبي قتادة الأنصاري في معارك أمير المؤمنين ، والثاني: لمواقفه من عائشة ومعاوية عندما التقى بها.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قَيْم بْنُ الْعَبَّاسِ. بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ هَاشِمِ بن عبد مناف. وأمه أم الفضل وهي لبابة الكبرى بِنْت الحارث الهلالية. وكان قيم يشبه برسول الله عَيْمَالَهُ، ينظر: الطبقات الكبرى: ٧٦٠/٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٥٨٢.

# المبحث الأول دوره في معارك أمير المؤمنين ﷺ

### أُولًا: في معركة الجمل وموقفه فيها

أول معركة لأمير المؤمنين بعد توليه الخلافة، فقد خرج عليه الناكثون للبيعة الخارجون عن أمر رسول الله على الله الله الله على الله على الله على الله على الدنيا. المؤمنين الله من إحقاق الحقّ على يده، وطمعا بهوى الدنيا.

ولا بد من بيان أسباب هذه المعركة ومناقشتها، وبيان موقف أمير المؤمنين وأصحابه منها، وما ذكرته المصادر، ذاكرين حكم الخروج على الإمام في الشريعة، التي كان يتبعها الخارجون، وماذا فعل من كان قبل أمير المؤمنين بأمثالهم.

فقد ذكرت الروايات أن النبي يَبَالِيَ قد ذكر أحداثا تقع قبل هذه المعركة وفيها، أي إنه نقل لهم ما سيحدث فيها، وقال هذا لبعض زوجاته فقد روي عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَّ يَلِيَّ: «أَيَّتُكُنَّ صَاحِبَةُ الجُمَلِ

<sup>(</sup>۱) وذكر أهل الحديث تكملة الحديث: «أَيَّتُكُنَّ صاحبةُ الجملِ الأَدْبَبِ، يَنْبَحُها كلاب الحوْأب». ينظر: مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (ت: ۲۹۲هـ)، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله، وعادل بن سعد، وصبري عبد الخالق الشافعي، ط۱، مكتبة العلوم والحكم – المدينة المنورة، ۲۰۰۹م: ۲۱/ ۷۳، وينظر: شرح مشكل الآثار: ۲۶/ ۲۰۵.

<sup>(</sup>۲) الكتاب المصنف ابن أبي شيبة: ٧/ ٥٣٨، ومسند البزار المنشور باسم البحر الزخار: ١٨/ ٧٥٠. وينظر: شرح مشكل الآثار: ١٤/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مسند أحمد بن حنبل: ٥٤/ ١٧٥، وينظر: الغدير: ٣/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع معمر بن راشد: ١١/ ٢٤١، وينظر: الكتاب المصنف ابن ابي شيبة: ٧/ ٥٤٥، وينظر: المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد

سبحانه أوحى للنبي على الله بهذه الحوادث التي تجري على أمير المؤمنين في وقد حذرهم من الوقوف ضده فهو مع الحق حيثها دار.

أما أحداث المعركة فكانت بعد أن بايع الناس أمير المؤمنين على وبايعه طلحة والزبير طمعا بنيل إمارة منه، ولكنه لم يوليهم أيَّ منصب، بعدها طلبا منه أن يسمح لهما بالعمرة، ولم يكن قصدهما العمرة كما ذكر لهما الإمام، فأذن لهم فانطلقا إلى مكة التي كانت فيها عائشة تحرض الناس على أمير المؤمنين، بدعوى المطالبة بدم عثمان، ولا أدري ما العلاقة التي تربطها بعثمان حتى تكون هي ولي دمه!، فالتحق بها طلحة والزبير اللذان نكثا بيعة أمير المؤمنين على وانضم إلى المطالبين بدم عثمان وكأنّهم ولى الدم!، ولم يكن دم عثمان إلّا ذريعة لهم بالخروج على طاعة أمير المؤمنين، لأنهم أصبحوا مجردين عمّا كانوا عليه من السلطة والأموال التي تدفع لهم من الذين تولوا الحكم قبل أمير المؤمنين، ولهذا فهم من قتل عثمان؛ لأنَّهم اختلفوا معه، فها هي عائشة تحرض على قتل عثمان عندما طالبته بإرث رسول الله عَلَيْلَة لكنه رفض طلبها، فقالت أقتلوا نعثلاً فقد كفر وهذا ما تبينه الروايةالتي تقول: انتهت عائشة إلى سرف راجعة في طريقها إلى مكة لقيها عبد بن أم كلاب - وهو عبد بن أبي سلمة ينسب إلى أمه- فقالت له: مهيم؟ -أي: ما عندك من خبر - قال: قتلوا عثمان فمكثوا ثمانيا قالت: ثم صنعوا ماذا؟ قال: أخذها أهل المدينة بالاجتماع فجازت بهم الأمور إلى خير مجاز اجتمعوا على على بن

بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبيالطهمإني النيسابوري المعروف بابن البيع (ت: ٥٠٥هـ)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م: ٣/ ٢١٢.

أبي طالب عنه فقالت: والله ليت أن هذه انطبقت على هذه (١) أن تم الأمر لصاحبك! ردوني ردوني فانصر فت إلى مكة وهي تقول: قُتِل والله عثمان مظلومًا والله لأطلبن بدمه فقال لها ابن أم كلاب: ولم؟ فوالله إن أوّل من أمال حرفه لأنتِ ولقد كنت تقولين: اقتلوا نعثلا فقد كفر قالت: إنهم استتابوه ثم قتلوه وقد قلت وقالوا: وقولي الأخير خير من قولي الأوّل فقال لها ابن أم كلاب:

فمنك البداء ومنك الغير وأنت أمرت بقتل الإمام فهبنا أطعناك في قتله ولم يسقط السيف من فوقنا وقد بايع الناس ذا تدرإيزيل ويلبس للحرب أثوابها وما

ومنك الرياح ومنك المطر وقالت لنا إنه قد كفر وقاتله عندنا من أمر ولم تنكسف شمسنا والقمر الشبا ويقيم الصعر من وفي مثل من قد غدر

فانصرفت إلى مكة فنزلت على باب المسجد فقصدت الحجر فسترت واجتمع إليها الناس فقالت: يا أيها الناس إنّ عثمان قُتل مظلوما والله لأطلبنّ بدمه (٢). وهكذا لم يكن خروجها للإصلاح، ولكنّها علمت بأنّ أمير

<sup>(</sup>۲) ينظر: الفتنة ووقعة الجمل، سيف بن عمر الأسدي التَّمِيمي (ت: ٢٠٠هـ)، تحقيق: أحمد راتب عرموش، ط٧، دار النفائس، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م: ١١٥ – ١١٦، وينظر: تأريخ الطبري: ٤/ ٤٥٨ – ٤٥٨، وينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٥٧٠.

المؤمنين المسلم الخليفة، لذا ثارت ضدَّه بغضًا به وحسدًا، ولأنَّه لن يتعامل معها كما كان يعامل الذين سبقوه، الذين كانوا يغدقون عليها الأموال وغيرها.

ويدلُّ على ما ذهبنا إليه في أنَّها هي من تسبب بمقتل عثمان لأنَّه منع عنها ما كان يعطى لها، أنَّها عندما قال لها هذا الشخص قُتِل عثمان لم تقل كلمة واحدة حتى لم تسترجع أو تترحم عليه، فهذا يبين أنها راضية بمقتله، فسألت وما حصل بعد، أي من تولى الحكم، وقيل:إنَّها قالت:أرى الناس يبايعون طلحة(١)، وهذا يشير إلى أنهًا جزء من عملية قتل عثمان والسيطرة على الحكم من قبل شخص يدين بالولاء لها، فلمّا علمت بأنَّ الأمور غدتْ لأمير المؤمنين ﷺ هنا قالت:والله ليت أن هذه انطبقت على هذه أن تم الأمر من حقِّها، فعدالته عدالة رسول الله عَيِّله وهو الذي رفض أن يكونَ حكمه على طريقة الشيخين في قضية الستة الذين وضعهم عمر، لأنَّ الشيخين كانا يعملان خلاف القرآن الكريم والسنة ويعطون المال والهبات، فلمّا قبل عثمان بطريقة الشيخين سلموا الأمر له؛ لأنَّه سيعطيهم ما كان الشيخان يعطيانه لهم فعندما منعه عنهم قتلوه، وبهذا انتهى ما تريده وما كانت تخطط له بتولى على ﷺ الأمر، وهذا الحال الذي كان عليه طلحة والزبير فقد كان يريدان أن يكون لهما أمرة على بعض الأمصار، فلما لم يحصلا على إمارة ذهبا إلى مكة (٢)،

<sup>(</sup>۱) ينظر: تاريخ مختصر الدول، غريغوريوس (واسمه في الولادة يوحنا) ابن أهرون (أو هارون) بن توما الملطي، أبو الفرج المعروف بابن العبري (ت: ٦٨٥هـ)، تحقيق: أنطون صالحاني اليسوعي، ط٣، دار الشرق، بيروت، ١٩٩٢م: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ مختصر الدول: ١٠٥.

والتحقا بعائشة وخرجوا معها تحت ذريعة المطالبة بدم عثمان الذي هم من قتله، فيقول فيهم أمير المؤمنين في «فَخَرَجُوا يَجُرُّونَ حُرْمَةَ رَسُولِ الله عَلَيْ تَكُما تُجُرُّ الأَمَةُ عِنْدَ شِرَائِهَا، مُتَوجِّهِينَ بِهَا إِلَى الْبَصْرَةِ، فَحَبَسَا نِسَاءَهُمَا فِي بُيُوتِهِا، كَمَا تُجُرُّ الأَمَةُ عِنْدَ شِرَائِهَا، مُتَوجِّهِينَ بِهَا إِلَى الْبَصْرَةِ، فَحَبَسَا نِسَاءَهُمَا فِي بُيُوتِهِا، وَأَبْرَزَا حَبِيس رَسُولِ الله عَلَيْ هُمَا، فِي جَيْش مَا مِنْهُمْ رَجُلُ إِلاَّ وَقَدْ أَبْرَزَا حَبِيس رَسُولِ الله عَلَيْ هُمَا وَلِغَيْرِهِمَا، فِي جَيْش مَا مِنْهُمْ رَجُلُ إِلاَّ وَقَدْ أَعْطَانِي الطَّاعَة، وَسَمَحَ لِي بِالْبَيْعَةِ، طَائِعاً غَيْرَ مُكْرَه، فَقَدِمُوا عَلَى عَامِلِي بِهَا وَخُزَّانِ بَيْتِ مَالِ المُسْلِمِينَ وَغَيْرِهِمْ مِنْ أَهْلِهَا، فَقَتَلُوا طَائِفَةً صَبْراً، وَطَائِفَةً فَدُراً» (١).

وهذا النص يظهر ما قام به هؤلاء الناكثون بالبيعة حتى أخذوا يجرون حرم رسول الله على وتركوا نساءهم معززة مكرمة في بيوتهن، وكلُّ من معهم قد بايع أمير المؤمنين طوعًا دون إكراه، ثم توجهوا إلى البصرة فلقيهم أهلها فقاتلوهم، ومن ثم اتفقوا مع عثمان بن حنيف على إنهاء القتال وأن يبقى هو الوالي على البصرة والمتصرف في بيت المال، ثم نكثوا به وسيطروا عليها وعزلوه وسجنوه وعذبوه حتى نتفوا شعر رأسه ولحيته، ونهبوا بيت المال، وقتلوا ما قتلوا أن وبعد كل هذا يأتي من يقول إنهم ذهبوا للإصلاح ومحاربة الفساد والقضاء على قتلة عثمان.

فلكَّا ساروا إلى البصرة بَلَغَ طَلْحَةُ وَالزُّبِيْرُ مَنْزِلَ عَلِيٍّ ﴿ بِذِي قَارِ انْصَرَفُوا إِلَى الْبَصْرَةِ، فَأَخَذُوا عَلَى الْمُنْكَدِرِ، فَسَمِعَتْ عَائِشَةُ نُبَاحَ الْكِلابِ، فَقَالَتْ:

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة، المختار من كلام امير المؤمنين هي، لجامعه الشريف الرضي (ت: ٢٠٠هـ)، مع ضبط الأديب الأريب: علي بن محمد ابن السكون (ت: ٢٠٠هـ تقريبا)، تحقيق: الشيخ قيس بهجت العطار، شعبة إحياء التراث والتحقيق، العتبة العلوية المقدسة، ط١، العراق – النجف الأشرف، ١٤٣٧هـ: ٣٨١ – ٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الطبري: ٤ / ٤٦٨ – ٤٦٩.

أَيُّ مَاءٍ هَذَا؟ فَقَالُوا: الْحَوْأَبُ، فَقَالَتْ: إِنَّا لللهَّ وَإِنَّا إِلَيْهِ راجِعُونَ! إِنِّي لهيه، قد سمعت رسول الله يَنْ يَقُولُ وَعِنْدَهُ نِسَاؤُهُ: لَيْتَ شِعْرِي أَيَّتُكُنَّ تَنْبَحُهَا كِلابُ الْحُوْأَبِ! فَأَرَادَتِ الرُّجُوعَ، فَأَتَاهَا(١) عَبْدُ اللهَّ بْنُ الزُّبَيِرْ فَزُعِمَ أَنَّهُ قَالَ: كَذَبَ مَنْ قَالَ إِنَّ هَذَا الْحُوْأَبُ وَلَمْ يَزَلْ حَتَّى مَضَتْ، فَقَدِمُوا الْبَصْرَةَ وَعَلَيْهَا عُثْمَانُ مَنْ قَالَ إِنَّ هَذَا الْحُوْأَبُ وَلَمْ يَزَلْ حَتَّى مَضَتْ، فَقَدِمُوا الْبَصْرَة وَعَلَيْهَا عُثْمَانُ بْنُ حُنَيْفٍ، فَقَالَ هَمْ عُثْمَانُ: مَا نَقِمْتُمْ عَلَى صَاحِبكُمْ؟

فَقَالُوا: لَمْ نَرَهُ أَوْلَى بِهَا مِنَّارْ)، وَقَدْ صَنَعَ مَا صَنَعَ، قَالَ: فَإِنَّ الرَّجُلَ أَمَرِنِ فَأَكْتُبُ إِلَيْهِ فَأَعْلِمُهُ مَا جِئْتُمْ لَهُ، عَلَى أَنْ أُصَلِّى بِالنَّاسِ حَتَّى يَأْتِينَا كِتَابُهُ، فَوَقَفُوا عَلَيْهِ وَكَتَب، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلا يَوْمَيْنِ حَتَّى وَثَبُوا عَلَيْهِ فَقَاتلُوهُ بِالزَّابُوقَةِ عِنْدَ مَدِينَةِ الرِّرْقِ، فَظَهَرُوا، وَأَخَدُوا عُثْهَانَ فَأَرَادُوا قَتْلَهُ، ثُمَّ خَشُوا غَضَبَ الأَنْصَارِ، فَنَالُوهُ فِي شَعْرِهِ وَجَسَدِهِ فَقَامَ طَلْحَةُ وَالزَّبِيرُ خَطِيبَيْنِ فَقَالا: يَا أَهْلَ الْبَصْرَةِ، فَنَالُوهُ فِي شَعْرِهِ وَجَسَدِهِ فَقَامَ طَلْحَةُ وَالزَّبِيرُ خَطِيبَيْنِ فَقَالا: يَا أَهْلَ الْبَصْرَةِ، وَبَةٌ بِحَوْبَةٍ، إِنَّا أَرَدْنَا أَنْ يَسْتَعْتِبَ عُثْهَانَ وَلَمْ نُرِدْ قَتْلَهُ، فَعَلَبَ سُفَهَاءُ النَّاسِ الطُلْحَةَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، قَدْ كَانَتْ كُتُبُكَ تَأْتِينَا الْخُلِمَاءَ حَتَّى قَتَلُوهُ فَقَالَ الزَّبِينَ فَهَلُ جَاءَكُمْ مِنِي كِتَابُ فِي شَأْنِهِ؟ ثُمَّ ذَكَرَ قَتْلَ عُتْلَكَ تَأْتِينَا بِغَيْرِ هَذَا، فَقَالَ الزَّبِيرُ: فَهَلْ جَاءَكُمْ مِنِي كِتَابُ فِي شَأْنِهِ؟ ثُمَّ ذَكَرَ قَتْلَ عُثْرَانَ عُنْ عَنْ عَنْ عَنَانِ فَاللهُ وَيَا الْمَالِي النَّاسُ لِطَلْحَةً: يَا أَبًا مُحَمَّدٍ، قَدْ كَانَتْ كُتُبُكَ تَأْتِينَا بِغَيْرٍ هَذَا، فَقَالَ الزَّبِيرُ: فَهَلْ جَاءَكُمْ مِنِي كِتَابٌ فِي شَأْنِهِ؟ ثُمَّ ذَكَرَ قَتْلَ عُثْمَانَ

(۱) وأول من شهد طلحة والزبير أنه ليس هذا ماء الحوأب، وخمسون رجلاً إليها، وكانت أول شهادة زور دارت في الإسلام. ينظر: العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي عَيِّلاً، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (ت: ٣٥هـ)، قدم له وعلق عليه: محب الدين الخطيب، ط١، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد – المملكة العربية السعودية، ١٤١هـ: ١٤٨، وينظر: الروض المعطار في خبر الأقطار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم الجميري (ت: ٩٠٠هـ)، تحقيق: إحسان عباس، ط٢، مؤسسة ناصر للثقافة، بيروت، ١٩٨٠م: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) وهنا تتضح مآربهم وهو طمعهم بالحكم، فهم يرون أنهم أولى من أمير المؤمنين الخلافة، لذا فخروجهم لم يكن لغير ذلك، فلأنهم لم ينالوا أي منصب أو فضل في هذه الخلافة كما كان فيمن سبقه خرجوا عليه.

وَمَا أَتَى إِلَيْهِ، وَأَظْهَرَ عَيْبَ عَلِيٍّ هَ فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ عَبْدِ الْقَيْسِ فَقَالَ: أَيُّهَا اللَّ جُلُ، أَنْصِتْ حَتَّى نَتَكَلَّمَ، فَقَالَ عَبْدُ اللهَّ بْنُ الزُّبَيْرِ:

وَمَا لَكَ وَلِلْكَلامِ! فَقَالَ الْعَبْدِيُّ: يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَ، أَنْتُمْ أُول من أجاب رسول الله عَيْلَةَ، فَكَانَ لَكُمْ بِذَلِكَ فَضْلٌ، ثُمَّ دَخَلَ النَّاسُ فِي الإسلام كَمَا دَخَلْتُمْ، فَلَمَّا تُوُفِّي رَسُولُ الله عَيْلًا بَايَعْتُمْ رَجُلا مِنْكُمْ، وَاللهَّ مَا اسْتَأْمَرْ تُمُونَا في شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ فَرَضِينَا وَاتَّبَعْنَاكُمْ، ...، ثُمَّ مَاتَ وَاسْتَخْلَفَ عَلَيْكُمْ رَجُلا مِنْكُمْ، فَلَمْ تُشَاورُونَا فِي ذَلِكَ، فَرَضِينَا وَسَلَّمْنَا، فَلَيَّا تُوُفِّي جُعِلَ الأَمْرُ إلى سِتَّةِ نَفَر، فَاخْتَرْتُمْ عُثْمَانَ وَبَايَعْتُمُوهُ عَنْ غَيْر مَشُورَةٍ مِنَّا، ثُمَّ أَنْكَرْتُمْ مِنْ ذَلِكَ الرَّجُل شَيْءًا، فَقَتَلْتُمُوهُ عَنْ غَيْر مَشُورَةٍ مِنَّا، ثُمَّ بَايَعْتُمْ عَلِيًّا ﷺ عَنْ غَيْر مَشُورَةٍ مِنَّا، فَهَا الَّذِي نَقِمْتُمْ عَلَيْهِ فَنُقَاتِلُهُ؟ هَلِ اسْتَأْثَرَ بِفَيْءٍ، أَوْ عَمِلَ بِغَيْرِ الْحُقِّ؟ أَوْ عَمِلَ شَيْئًا تُنْكِرُونَهُ فَنَكُونُ مَعَكُمْ عَلَيْهِ! وَإِلا فَهَا هَذَا! فَهَمُّوا بِقَتْل ذَلِكَ الرَّجُل، فَقَامَ مِنْ دُونِهِ عَشِيرَتُهُ، فَلَمَّا كَانَ الْغَدُ وَتَبُوا عَلَيْهِ وَعَلَى مَنْ كَانَ مَعَهُ، فَقَتَلُوا سَبْعِينَ رَجُلاً(١)، وهذا الرجل كان يريد منهم أن يعطوه دليلا على قتال أمير المؤمنين على فهو لم يفعل كما فعل الذين سبقوه، فقد استأثروا بالفيء وعملوا بغير الحق، أو أنيعطوا حجة واضحة ليقف الناس معكم فأنتم بايعتموه، ثم أنظر ماذا فعلوا بهذا الرجل ومن كان معه؟ وبعد هذا يأتي من يقول إنّهم جاؤوا لطلب الإصلاح والطلب بدم عثمان، فهم يقتلون كل من يقف بوجههم حتى وإن كان في الرأي، فكان قتل هذا الرجل القيسي وغيره من أتباع أمير المؤمنين على مسوغا آخر لقتال هذه الفئة الضالة، كما قال أمير المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين المؤمنين «فَوَالله لَوْ لَمْ يُصِيبُوا مِنَ المُسْلِمِينَ إِلاَّ رَجُلاً وَاحِداً مُعْتَمِدِينَ لِقَتْلِهِ، بِلاَ جُرْم

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ الطبري: ٤/ ٤٦٩ - ٤٧٠.

جَرَّهُ، لَحَلَّ لِي قَتْلُ ذلِكَ الجُيشِ كُلِّهِ، إِذْ حَضَرُوهُ فَلَمْ يُنْكِرُوا، وَلَمْ يَدْفَعُوا عَنْهُ بِلِسَانَ وَلاَ يَد. دَعْ مَا أَنَّهُمْ قَدْ قَتَلُوا مِنَ الْسُلِمِينَ مِثْلَ الْعِدَّةِ الَّتِي دَخَلُوا بِهَا عَلَيْهِمْ (())، إضافة الى نكثهم بيعة إمامهم وخرجوهم عليه، والخارج على الإمام في جميع المذاهب كافر يقاتل (())، وأمير المؤمنين إمام بالإجماع، ومن ثم من هم قتلة عثمان الذين يطالبون بهم، فلم يذكروا منهم أحدا أو يشهدوا عليه حتى يُقتصَّ منه، فهم أرادوا بقتلة عثمان كل من خرج عليه، وهذا هو الاصلاح الذي يزعمون، ومن ثم إنّ عائشة اتهمت أمير المؤمنين إلى البصرة عثمان (()) فهل كانت تريد القصاص منه؟، فجاء أمير المؤمنين ومنهم عار بن على جيش من أنصاره ومحبيه جلّهم من الصحابة والصالحين، ومنهم عار بن ياسر ومالك الأشتر وأبو قتادة الأنصاري وغيرهم.

#### ١ـ موقف أبي قتادة في معركة الجمل:

قَالَ أَبُو قَتَادَةَ لأمير المؤمنين ﴿ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنَّ رسولَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ عَلَى الله

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، تحقيق: الشيخ قيس بهجت العطار: ٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) على اختلاف المذاهب الآ ان الخارج على الإمام هو كافر فاسق مرتد كما كان يطلق على من خرج على من سبق أمير المؤمنين أن بالرغم من وجود الخلاف حول الخلافة الا أن المعاندين عندما يصل الأمر على من خرج على أمير المؤمنين في يقول أنهم مسلمون اجتهدوا وكان اجتهادهم خطأ!، وأي اجتهاد هذا الذي قتل فيه آلاف المسلمين؟ ولم هذا الكيل بمكيالين؟ أما عندنا فالإمام علي في هو الخليفة بعد رسول الله عليه وكل من خرج عليه فهو مرتد انقلب على عقبيه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: جمل من أنساب الأشراف: ٥/٤/٥.

<sup>(</sup>٤) وهذا يكذب الرواية التي تقول بأن عمر أرسله إلى ملك فارس فقتله، أو أن يكون غيره، لأن أبا قتادة اعتزل القتال بسبب الحادثة التي جرت له مع خالد بن الوليد (لعنه الله) ولم

الظَّالِينَ الذين لم يألوا الأُمَّة غِشًا، فَإِنْ أَحْبَبْتَ أَنْ تُقَدِّمَنِي، فَقَدِّمْنِي (۱)، وهذا الكلام يدلّ على أمرين؛ أولهما: صدق إيهان هذا الصحابي ومدى حبه لأمير المؤمنين، فهو أشبه بموقف المقداد (۲) مع رسول الله على في معركة بدر، فهي أول معركة في خلافة أمير المؤمنين كما أن بدر أول معركة لرسول الله على والآخر: أن أبا قتادة قد اعتزل القتال بعد رسول الله على ويدلّ قوله: قد أغمدته زمانا على ذلك، وهذا السيف الذي قلّده إياه الرسول الأكرم على قد أغمدته زمانا على ذلك، وهذا السيف الذي قلّده إياه الرسول الأكرم على المناه المناه

يقاتل بعدها إلا مع أمير المؤمنين. ينظر: الأموال لابن زنجويه، : ٢/ ٦٨٧، وينظر: التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت: ٤٦٣هـ(، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية – المغرب، ١٣٨٧هـ: ٢٤٨/٢٤٨.

(١) ينظر: تاريخ الطبري: ٤/ ٥١، وينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٥٨٢، وينظر: إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع: ١٣٦/ ٢٣٦.

(٢) المقداد بن عمرو بن أبي الأسود، فارس شجاع، بدري، روي إنّه لما مضى رَسُولُ الله عَيَّالَة بَمَسِيرِهِمْ ، وَاسْتَشَارَ رَسُولُ الله عَيَّالَة بَمَسِيرِهِمْ ، وَاسْتَشَارَ رَسُولُ الله عَيَّالَة الناس، فَقَامَ أَبُو بَكُرِ فَقَالَ فَأَحْسَنَ ، (لم يثني رسول الله عَيَّالَة على كلامه ولم يدعُ له بخير) ثُمَّ قَامَ عُمرُ فَقَالَ فَأَحْسَنَ ، ثُمّ قَالَ : يَا رَسُولُ الله عَيَّالَة ، إنّها وَالله قَرَيْشُ وَعِزَهَا، وَالله مَا المَنتُ مُنذُ كَفَرَتْ ، وَالله لا تُسْلِمُ عِزِّهَا أَبدًا، وَلَتُقَاتِلنك، فَاتَّهِبْ لِذَلِك ذَلّتُ مُنذُ عَزّتْ ، وَالله مَا آمَنتُ مُنذُ كَفَرَتْ ، وَالله لا تُسْلِمُ عِزِّهَا أَبدًا، وَلَتُقَاتِلنك، فَاتَّهِبْ لِذَلِك كَدُّتُ مُنذُ كَفَرَتْ ، وَالله كَا تُسْلِمُ عِزِّهَا أَبدًا، وَلَتُقَاتِلنك ، فَاتَّهِبْ لِذَلِك لا يريد قتالهم ، وليس هذا بل يريد أن يجبّن المسلمين، وأيضا لم يكلمه الرسول عَيَلِيَّة ولم يدعُ له بخير). ثُمَّ قَامَ الْقُدَادُ بْنُ عَمْرِ و فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ، امْضِ لِأَمْرِ الله فَنَحْنُ مَعَك ، وَالله لا نَقُولُ بخير). ثُمَّ قَامَ الْقِدَادُ بْنُ عَمْرِ و فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ، امْضِ لِأَمْرِ الله فَنَحْنُ مَعَك ، وَالله لَا نَقُولُ بخير). ثُمَّ قَامَ الْقِدَادُ بْنُ عَمْرِ و فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ، امْضِ لِأَمْرِ الله فَنَحْنُ مَعَك ، وَالله لَا يَشِي الْبَعْر و لَهُ وَلَك يَلُولُ الْعَه لا يَقْولُ لك كَمَا قَالَت لا يَقْولُ لله و مَنْ وَرَاءِ السّاحِلِ عِمّا يَلِي الْبَحْر ، وَهُو عَلَى ثَهَانِ المَالِمُ وَرَاءِ السّاحِلِ عِمّا يَلِي الْبَحْر ، وَهُو عَلَى ثَهَانِ الأَدْ مَ مَنْ الله عَلْق الله عَلْك أَلْه رسول الله عَيْلَة عَرْد المتبشر وجه الرسول الأكرم عَلَيْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَلْ الله الله الله عَلْ الله الله عَلْ الله الله عَلْ الله الله الله عَلْ

لا يقاتل إلّا مع الحقّ، وقد اعتزل القتال لما حدث له مع خالد بن الوليد (لعنه الله) وتواطؤ أصحاب السقيفة مع خالد كما بينا سابقا.

وبعد أنْ التقى الجيشان في معركة كبيرة قتل فيها خلق كثير غالبيتهم من الناكثين، قُتل فيها طلحة والزبير، وعُقر جمل عائشة وسقط هو دجها وحمله أخوها محمد بن أبي بكر (٢) وهو من شيعة أمير المؤمنين وعمار بن ياسر،

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ الطبري: ٤/ ٥١ ٤ - ٥٥٤، وينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) هو محُمَّد بن أبي بكر بن أبي قحافة ولد بِالشَّجَرَةِ وَهِي الْبَيْدَاء مَعَ رَسُولُ اللهَّ عَيَالِتَ سنة عشر للهجرة، أمه أسمَاء بنت عُميْس الخثعمية، وَذَلِكَ فِي حجَّة الْوَدَاع، وهو من خلص شيعة أمير المؤمنين فقد تربى في حجره كأحد أولاده بعد أن تزوج أمير المؤمنين أمه وكان محمد صغيرا، أولاه أمير المؤمنين مصر، ثم أرسل معاوية عَمْرو بن الْعَاصِ محمدا فأحرقه في جَوف حمار سنة في جيش كبير إلى مصر، فَاقْتَتلُوا فأسر عَمْرو بْن الْعَاصِ محمدا فأحرقه في جَوف حمار سنة ثهان وثلاثين للهجرة، كنيته أبو الْقاسِم. ينظر: الثقات، ابن حبان: ٣٦٨، مشاهير علماء الأمصار وأعلام فقهاء الأقطار، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٤٥٥هـ)، حققه ووثقه وعلق عليه: مرزوق على ابراهيم، ط١، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع – المنصورة، ١٩١١هـ – ١٩٩١م: ٤٠، كتاب

الولاة وكتاب القضاة للكندي، أبو عمر محمد بن يوسف بن يعقوب الكندي المصري (ت: بعد ٥٥٥هـ)، تحقيق: محمد حسن محمد حسن إساعيل، وأحمد فريد المزيدي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م: ٢٣. قال عنه أمير المؤمنين عنه (فَلَقَدْ كَانَ إِلِيَّ حَبِيباً، وَكَانَ لِي رَبِيباً». نهج البلاغة، تحقيق: الشيخ قيس بهجت العطار: ١٦٦، وقال عنه أيضًا: وَمُحَمَّدُ بْنُ أَبِي بَكْر عِلْمُ قَدِ اسْتُشْهِدَ، فَعِنْدَ الله نَحْتَسِبُهُ، وَلَداً نَاصِحاً، وَعَامِلاً كَادِحاً، وَسَيْفاً قَاطِعاً، وَرُكْناً دَافِعاً. ينظر: نهج البلاغة، الشيخ قيس بهجت العطار: ٢١٧.

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين: ٣/ ١٢٩، وينظر: شرف المصطفى: ٤م ٦٥، وينظر: دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة: ٦/ ٤١١.

<sup>(</sup>٢) إِنَّ الله سبحانه وتعالى أمرها وباقي نساء النبي عَيَّالَهُ أن يبقين في بيوتهن وذلك في قوله تعالى: «يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا \* وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الجُاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَأَطِعْنَ الله وَقُرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الجُاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَأَطِعْنَ الله وَرَسُولُهُ». سورة الأحزاب: ٣٢ - ٣٣. فالأمر صريح في هذه الآية فهي قد خالفتها بكل تفاصيلها، فلم تقر في بيتها ولم تطع أمر الرسول عَلَيْهَ.

#### ٢ ذكر أصحاب الجمل في نهج البلاغة:

وقد ذكر أمير المؤمنين أصحاب الجمل ووصفهم، إذ ورد في نهج البلاغة (إنّ الحارث بن حَوْط أتاه فقال: أثراني أظن أصحاب الجمل كانوا على ضلالة؟ فقال في: "يَا حَارِ ('')، إِنَّكَ نَظَرْتَ ثُمّتَكَ وَلَمْ تَنْظُرْ فَوْقَكَ كَانوا على ضلالة؟ فقال في: "يَا حَارِ ('')، إِنَّكَ نَظَرْتَ ثُمّتَكَ وَلَمْ تَنْظُرْ فَوْقَكَ مَنْ أَبَاهُ، وَلَمْ تَعْرِفِ الْبَاطِلَ فَتَعْرِفَ مَنْ أَبَاهُ، وَلَمْ تَعْرِفِ الْبَاطِلَ فَتَعْرِفَ مَنْ أَبَاهُ». فقال الحارث: فإني أعتزل مع سعيد بن مالك وعبد الله بن عمر. فقال في: "إِنَّ سَعِيداً وَعَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ لَمْ يَنْصُرَا الحُقَّ، وَلَمْ يَخْذُلاَ الْبَاطِلَ») (''). فقال في: "إِنَّ سَعِيداً وَعَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ لَمْ يَنْصُرَا الحُقّ، وَلَمْ يَخْذُلاَ الْبَاطِلُ على علمهم ويبين الإمام في هنا أنَّ أصحاب الجمل هم من أتى الباطل على علمهم ويبين الإمام في هنا أنَّ أصحاب الجمل هم من أتى الباطل على علمهم أنه باطل، وهذا الإصرار منهم أدى بهم إلى خسران الدنيا والآخرة، ثم أنت يا حارث عرفت الحق والباطل ولكنك أبيت أن تنصر الحق، ولم تقف مع الباطل فضيعت أجر الجهاد مع الحقّ وهو واضح لك، وتجنبت ذنب الوقوف مع الباطل.

وقال الله في وصف أصحاب الجمل: «كُنْتُمْ جُنْدَ المُرْأَةِ، وَأَتْبَاعَ البَهِيمَةِ(٣)،

<sup>(</sup>۱) يا حار: أي يا حارث وهذا ما يسمى بالترخيم في النحو العربي، ويكون في النداء بحذف الحرف الأخير من المنادى المفرد وذلك للتخفيف. ينظر: الكتاب، عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء، أبو بشر، الملقب سيبويه (ت: ۱۸۰هه)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، ط۳، مكتبة الخانجي، القاهرة، ۲۰۱۸هـ – ۱۹۸۸م: ۲/ ۱۸۶۲، وينظر: فقه اللغة وسر العربية، عبد الملك بن محمد بن إسهاعيل أبو منصور الثعالبي (ت: ۲۹ هه)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، ط۱، إحياء التراث العربي، ۱۲۲۲هـ – ۲۰۰۲م: ۲۳۲.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٧٦٥ - ٧٦٦.

<sup>(</sup>٣) جند المرأة: يعني عائشة، وأتباع البهيمة: يعني الجمل، وكان جمل عائشة راية عسكر البصرة. ينظر: شرح نهج البلاغة، لأبي حامد عز الدين بن هبة الله بن محمد بن محمد ابن أبي الحديد المدائني (ت: ٢٥٥هـ)، ضبطه وحققه: محمد عبد الكريم النمري، ط٣، دار الكتب

رَغَا فَأَجَبْتُم، وَعُقِرَ فَهَرَبْتُمْ. أَخْلاَقُكُمْ دِقَاقٌ، وَعَهْدُكُمْ شِقَاقٌ، وَدِيْنُكُمْ نِفَاقٌ، وَمَاؤُكُمْ ثِقَاقٌ، وَعَهْدُكُمْ شِقَاقٌ، وَدِيْنُكُمْ نِفَاقٌ، وَمَاؤُكُمْ دُوعَاقٌ. اللَّهِيمُ بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ مُرْتَهَنٌ بِذَنْبِهِ، وَالشَّاخِصُ عَنْكُمْ مُتَدَارَكٌ بِرَحْمة مِنْ رَبِّهِ. كَأُنِّي بِمَسْجِدكُمْ كَجُؤْجُو (۱) سَفِينَة، قَدْ بَعَثَ اللهُ عَلَيْها العَذَابَ مِنْ فَوْقِها وَمِنْ تَحْتِها، وَغَرِقَ مَنْ فِي ضِمْنِها (۲).

يصفهم أمير المؤمنين بأنهم جند المرأة التي هي عائشة، واتباع البهيمة أي: جملها، ثم يبين بعدها لؤمهم وغدرهم في قوله: «أخلاقكم دقاق، وعهدكم شِقاق»، ويذم المدينة في قوله: «ماؤكم زعاق» أي ملح، ويطلق هذا اللفظ على ذم البلاد، وكذلك الذي بين أظهركم فهو إمّا ان يشارككم في الذنوب أو يراها فلا ينكرها(٣). وهذا يدل على الحالة التي كان عليها جيش الناكثين الذي يحوي على كل الصفات السيئة. (وبعد رجوع عائشة إلى المدينة مدحورة عاتبتها أم المؤمنين السيدة أم سلمة على عصيانها أمرها وخروجها إلى البصرة بأبيات مطلعها:

العلمية، بيروت - لبنان، ٩٠٠٩م: ١/١٥٤.

<sup>(</sup>١) الجؤجؤ: عظم الصدر، وجؤجؤ السفينة صدرها. ينظر: شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١/١٥٤.

<sup>(</sup>۲) ينظر: عيون الأخبار، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت: ۲۷٦هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ: ١/ ٣١٥ – ٣١٦، وينظر: الأخبار الطوال، أبو حنيفة أحمد بن داود الدينوري (ت: ٢٨٢هـ)، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة: الدكتور جمال الدين الشيال، ط١و دار إحياء الكتب العربي، القاهرة، ١٩٦٠م: ١٥١، نهج البلاغة، تحقيق: الشيخ قيس بهجت العطار: ٩٦، وينظر: نثر الدر في المحاضرات، منصور بن الحسين الرازي، أبو سعد الآبي (ت: ٢١٤هـ)، تحقيق: خالد عبد الغني محفوط، ط١، دار الكتب العلمية بيروت/لبنان، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٤م: ١/ ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١٥٤/١.

لو كان معتصما من زلة أحد من زوجة لرسول الله فاضلة وحكمة لم يكن إلا لهاجها

كانت لعائشة الرتبي على الناس وذكر آى من القرآن مدراس فى الصدر تذهب عنها كل و سواس وينزع الله من قوم عقولهم حتى يمر الذي يقضي على الرأس ويرحم الله أم المؤمنين لقد تبدلت بي ايحاشا بايناس

لما سمعت عائشة أبيات أم سلمة قالت لها: شتمتيني يا أخت، فقالت أم سلمة: ولكن الفتنة إذا أقبلت غطت على البصيرة، وإذا أدبرت أبصرها العاقل والجاهل. لمصلحة من قتل هذا العدد من المسلمين وأهْريقت دماؤهم ويتمت أطفالهم ورملت نساؤهم وثكلت أمهاتهم وإخوانهم؟ فإنا لله وإنا إليه راجعون) (حدأحداوتجه(١٠). وهذا يبين أن خروجها لم يكن بموافقة أزواج النبي الأكرم على كما زعم بعضهم (٢)، بل نصحنها بعدم الخروج.

وهكذا انتهت معركة الجمل وانهزم الناكثون وقتل منهم من قتل، وقتل بسببهم آلاف من المسلمين، فهم يتحملون كل هذه الدماء التي سالت وما حصل من فتن بعدها، وقد كان موقف أبي قتادة الأنصاري في هذه المعركة مشرفا وقد قاتل مع أمير المؤمنين على هذه الفئة الضالة.

<sup>(</sup>١) ثم عقر الجمل، الحاج حسين الشاكري، ط١، مطبعة ستارة، ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م: ۲۸.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الطبري: ٤/ ٥١/١، وينظر: السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُّستي (ت: ٣٥٤هـ)، صحّحه، وعلق عليه الحافظ السيد عزيز بك وجماعة من العلماء، ط٣، الكتب الثقافية -ببروت، ١٤١٧هـ: ٢/ ٥٣٣، وينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٥٧١.

#### ثانيًا: دوره في معركة صفين

#### أحداث صفين

بعد انتهاء معركة الجمل وانتصار أمير المؤمنين على الناكثين وجيوشهم والقضاء على فتنتهم، ودحض دعواهم الباطلة، توجه أمير المؤمنين إلى الكوفة ومن ثم توجه إلى قتال المارقين في الشام الذين أراد قتالهم أولاً، ودعواهم في خروجهم على أمير المؤمنين هي نفس ما خرج به أصحاب الجمل وهي ذريعة الطلب بدم عثمان، ولكن السبب هو الطمع في الحكم وخوفهم من أمير المؤمنين في إحقاق الحق.

حدثت معركة صفين سنة (٣٧هـ) بعدالجمل، لمّانصر ف أمير المؤمنين من البصرة، أرسل جرير بن عَبْد الله البَجليّ إِلَى مُعَاوِيَة، فكلّم مُعَاوِية، وعظّم من البصرة، أرسل جرير بن عَبْد الله البَجليّ إِلَى مُعَاوِية أَنْ يبايعه، وجرى بينه أمرَ عليّ ومُبَايعته، واجتهاع النّاس عليه، فأبي معاوية أنْ يبايعه، وجرى بينه وبين جرير كلامٌ كثير(١١)، حتى أبطأ جرير عند معاوية فاتهمه الناس وقال علي الوقت وقتّلرسوليوقتالايقيمبعدهإلامخدوعاأوعاصيا!» فكتب أمير المؤمنين إلى جرير بعد ذلك: «أما بعد فإذا أتاك - كتابي هذا فاحمل معاوية على الفصل، وخذه بالأمر الجزم، ثم خيره بين حرب مجلية، أو سلم محظية فإن اختار السلم فخذ بيعته»(١٠). فانصر ف جريرُ إلى علي فأخبرَه، فأجمع على المسير إلى الشام، وبعث معاوية أبًا مسلم الحَوْلاني إلى علي هذا فأجمع على المسير إلى الشام، وبعث معاوية أبًا مسلم الحَوْلاني إلى علي هذا فأجمع على المسير إلى الشام، وبعث معاوية أبًا مسلم الحَوْلاني إلى علي هذا فأجمع على المسير إلى الشام، وبعث معاوية أبًا مسلم الحَوْلاني إلى علي هذا فأجمع على المسير إلى الشام، وبعث معاوية أبًا مسلم الحَوْلاني إلى علي هذا فأشياء يطلبها منه، منها أن يدفع إليه قَتَلَة عثمان، فأبي

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام: ٣/ ٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) وقعة صفين: ٥٥.

أمير المؤمنين هم، وجرت بينهم رسائل (١١)، حدأحداو تجه وفي رسالة طلب معاوية (لعنه الله) من أمر المؤمنين الله منين الله عثمان، وكيف يكون هذا وهو ليس ولي الدم، وإنَّما من أقارب عثمان فليس له حقٌّ بذلك، لذا فهذه القضية أراد منها معاوية (لعنه الله تعالى) كسب الناس وتعاطفهم حتى يصل إلى ما يريد، فليس دم عثمان إلا ذريعة. ثم مَنْ قتله؟ فهل يُقتل بدم عثمان جيوش كاملة؟ ومن قتله على أكثر ما ورد هم شخصان لا ثالث لهما، وهما مجهولان حتى زوجة عثمان التي رأتهم لم تعرفهم، أما من حاصره لا يدخل ضمن من قتله؛ لأنَّ الذين حاصر وه أرادوا منه اعتزال الخلافة والإقالة منها وإرجاعها إلى المسلمين، ولهذا لم يكن هدفهم قتله ولو كان كذلك لقتلوه من أول يوم حاصروه، هذا أول ما أراده معاوية وهو أن يسلم إليه كل من شارك في الثورة على عثمان حتى يقتلهم وهم آلاف فقد فعلها قبله طلحة والزبير في البصرة حين استولوا عليها فقتلوا ستهائة أسير من الذين شاركوا في الثورة(٢)، أما طلبه الثاني فهو إرجاع أمر الخلافة إلى الشوري، وأي شوري وقد بايع الناسُ في كل الأمصار أمير المؤمنين إلا معاوية (لعنه الله تعالى)، وتعالى ورسوله كما بينا سابقا، لذا فإجماع المسلمين على أمير المؤمنين ﷺ حاصل، وبطلبه هذا أعلن الحرب على أمير المؤمنين، وأيضا فهو كمن سبقه من أصحاب الجمل قد اتهم أمر المؤمنين عثان عثان (٣)، فهدف معاوية وأصحاب الجمل هو واحد وهو قتل أمير المؤمنين 🕮 والحيازة على

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام: ٣/ ٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفتنة ووقعة الجمل: ١٣١ - ١٣٢. وينظر: إمتاع الاسماع: ١٣٦/ ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: وقعة صفين:٥٦.

الخلافة ليبقى لهم الأمر.

وبعدها كتب أمير المؤمنين إلى معاوية يرد عليه ما زعم ويبين فيه موقفه من قتل عثمان، وما جرى فيه، ويقول له: «ليس لك حق في الطلب فأنت رجل من بني أمية، وبنو عثمان أولى منك بذلك، وإن كنت أقوى منهم في الطلب بدمه فأدخل في طاعتي ثم حاكم القوم إليَّ أحملكم وإياهم على المحجَّة»(١).

رفض معاوية كل ما أمره به أمير المؤمنين، ولم تبق له حجة؛ لأنّ أمير المؤمنين، ولم تبق له حجة؛ لأنّ أمير المؤمنين قد ألقى عليه الحجة وأبطل كل ما يريد وكشف عن نية معاوية الدنيئة التي يريد عبرها أن يشتّت الأمة كما فعل أسلافه ويعود بالخلافة إلى ما كانت عليه في مؤامرة السقيفة وأكثر من ذلك، فهو يرى أن أصحاب السقيفة قد فرطوا بالحكم، لأنّه وصل إلى أمير المؤمنين، وكانوا هم السبب في ذلك، فكان هذا تقصير منهم حسب رؤيته، على الرغم من أنّ أمير المؤمنين، منصوص عليه قرآنا وحديثا.

بعد كل هذه الأمور لم يبق خيار لأمير المؤمنين سوى السير إلى الشام وخلع معاوية عنها؛ فأعد الجيش وسار إلى الشام، وفي مسيره إلى الشام نزل أمير المؤمنين بأرض كربلاء وصلى بها ثم رفع إليه من تربتها فشمها ثم قال: «واهًا لك أيّتها التربة ليحشرن منك قوم يدخلون الجنة بغير حساب»، وقيل إنّه كان يشير بيده ويقول: «هاهنا»؛ فقال رجل: وما ذلك يا أمير المؤمنين عن قال: «ثقل لآل محمد في فويل لهم منكم وويل لكم منهم»؛ فقال الرجل: ما معنى هذا يا أمير المؤمنين عن قال: «ويل لهم منكم (1) ينظر: وقعة صفين: ٥٨.

# تقتلونهم، وویل لکم منهم یدخلکم الله النار $\mathbb{R}^{(1)}$ .

وسار كل منها إلى الآخر حتى سبق مُعَاوِية إلى صفين فَنزل عَلَى الْفُرَات وقد سيطروا على ضفاف النهر فلما جَاء أمير المؤمنين و وَأَصْحَابه منع معاوية وأصحابه الماء (٢) على أمير المؤمنين فبعث أمير المؤمنين الأشْعَث بْن قيس (٣) فِي أَلفَينْ وعَلى المَاء لمعاوية أَبُو الأُعْوَر السّلمِيّ فِي خُمَسَة آلاف فَاقْتَتلُوا قتالا شَدِيدا وَعَلى المَاء لمعاوية عَلَى المَاء (٤)، ولم يبتدئ أمير المؤمنين القتال وكان يأمر جيشه بذلك فيقول: (لاَ تُقَاتِلُوهُمْ حَتَّى يَبْدَأُوكُمْ، فَإِنَّكُمْ بِحَمْدِ اللهِ عَلَى حُجَّة، وَتَرْكُكُمْ إِيَّاهُمْ حَتَّى يَبْدَأُوكُمْ حُجَّةٌ أُخْرَى لَكُمْ عَلَيْهِمْ، فَإِذَا

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأخبار الطوال: ۲۰۳، وينظر: حرب الجمل وحرب صفين، السيد محسن الأمين الحسيني العاملي، ط۱، دار الراية البيضاء، العراق - بغداد، دار البيضاء، لبنان، ١٤٣٤هـ - ٢٠١٣م: ١١٧٠ - ١١٨.

<sup>(</sup>٢) هي سنتهم التي نشأوا عليها، فقد صارت من شيمهم أن يمنعوا الماء، لذا تراهم في كل معركة يفعلون هذا، فليس غريبا وهذا ما فعله ويفعله أتباعهم في كل عصر وحين.

<sup>(</sup>٣) من الخوارج: هو الأشعث بن قيس بن معد يكرب بن معاوية بن جبلة بن عدي بن ربيعة بن معاوية بن ألحارث بن معاوية بن ثور بن مرتع بن معاوية بن ثور بن عفير، طبقات خليفة بن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (ت: ١٤هـ)، رواية: أبي عمران موسى بن زكريا بن يحيى التستري (ت ق ٣ هـ)، محمد بن أحمد بن محمد الأزدي (ت ق ٣ هـ)، تحقيق: د سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٤هـ – ١٩٩٩م: ١٩٦١. والد جعدة (لعنها الله)التي سقت الإمام الحسن السمَّ، ينظر: الطبقات الكبرى: ٥/ ٢٤١. وأبنه محمد بن الأشعث الذي أخبر عبيد الله بن زياد بمكان مسلم بن عقيل في بيت طوعة وكان في جيش عمر بن سعد في كربلاء، ينظر: الطبقات الكبرى: ٨ ٤٦١.

<sup>(</sup>٤) تاريخ خليفة بن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (ت: ٢٤٠هـ)، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، ط٢، دار القلم، مؤسسة الرسالة - دمشق، ببروت، ١٣٩٧هـ: ١/٩٣١.

كَانَتِ الْهُزِيمَةُ بِإِذْنِ الله فَلاَ تَقْتُلُوا مُدْبِراً، وَلاَ تُصِيبُوا مُعْوِراً (١)، وَلاَ تُجْهِزُوا عَلَى جَرِيح، لاَ تَهِيجُوا النِّسَاءَ بِأَذَى، وَإِنْ شَتَمْنَ أَعْرَاضَكُمْ، وَسَبَبْنَ أُمَرَاءَكُمْ، فَإِنَّهُنَّ ضَعِيفَاتُ الْقُوى وَالأَنْفُسِ (٢٠). فأمير المؤمنين في يأمرهم بها كان يأمر به رسول الله على جيوشه في حروبه، وكذلك مع الأسارى كها كان يفعل رسول الله عليه مع الأسارى، فقد أسر أمير المؤمنين كثيرا من الأسارى في صفين فخلي سبيلهم، بينها كان عمرو بن العاص ومعاوية (لعنها الله) يريدان قتل الأسارى الذين أسروا (٣).

استمر القتال في هذه المعركة ثلاثة شهور وعشرة أيام كان فيها تسعون وقعة قتل فيها نحوا من سبعين ألف من الطرفين، خمسة وأربعون ألفا من الشاميين، وخمسة وعشر ون ألفا من أصحاب أمير المؤمنين (أ) من بينهم صحابة كرام شاركوا في بدر وفيهم عار بن ياسر الذي قال فيه رسول الله الله الفئة الباغية (أ)، وهذا الحديث رواه أبو قتادة الأنصاري عن النبي الأكرم منها، وشهد معه الإمامان السبطان الحسنان وممن بايع بيعة الرضوان تحت الشجرة مائتان وخمسون كما ذكر الحاكم ويقال: ثمانهائة في خطبة نفس فقتل منهم ثلاثهائة وستون نفسا وكان معه ثمانون بدريا، وجاء في خطبة

<sup>(</sup>١) معور: أصله من أعْوَرَ: أي الذي أبدي عورته، ينظر: شرح نهج البلاغة: ١٥/ ٦٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، تحقيق: الشيخ قيس بهجت العطار: ٥٦٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تأريخ الطبري: ٥/ ٥٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: وقعة صفين: ٥٥٨، تاريخ خليفة بن خياط: ١٩٦.

<sup>(</sup>٥) راجع صفحة ٢٦ من هذا الكتاب.

سعید بن قیس (۱): سبعون بدریا (۲).

<sup>(</sup>١) سعيد بْن قَيْس الْهُمْدَانِي من جيش أمير المؤمنين هَالَ لأمير المؤمنين هَا أَمِير المؤمنين الله عَلَى أَمِير المؤمنين أمرنا بأمرك، والله مَا يكبر جزعنا عَلَى عشائرنا إن هلكت، وَلا عَلَى أموالنا إن نفدت في طاعتك ومؤازرتك. ينظر: أنساب الأشراف، البلاذري: ٢/ ٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المستدرك على الصحيحين: ٣/ ١١٢، وينظر: البداية والنهاية: ٧/ ٢٨٣، ينظر: الغدير: ٩/ ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) هذا ما ذكره المؤلف، والإسراف في قتل أهل الباطل محمود وهو ما قام به أمير المؤمنين هذا ما دكرة المؤلف، وأصحابه البغاة فهم أصحاب الباطل وكل قطرة دم أريقت فهي في أعناقهم، وكل من قتل من جيش أمير المؤمنين في قتالهم فهو شهيد أجره محتسب عند الله.

الإبل، دعا عمروين العاص (لعنه الله)، فقال: ما ترى هاهنا؟ قال عمرو: أظن الرجل هاربا، فلم أصبحوا إذا أمير المؤمنين وأصحابه إلى جانبهم قد خالطوهم، فقال معاوية: كلا، زعمت يا عمر و أنّه هارب، فضحك وقال: من فعلاته والله، فعندها أيقن معاوية بالهلكة(١١)، وهذا يدلُّ على مدى التقدم الذي حصل حتى أراد معاوية الهرب على فرسه لينجو بنفسه، لكن عمرو بن العاص دبّر له حيلة التحكيم، وقضية التحكيم توضح مدى الطمع الذي جاء من أجله معاوية وأصحابه في السيطرة على الحكم وليس غيره، وما دم عثمان إلا لتحقيق مآربهم التي خرجوا لأجلها، فهذا عمرو بن العاص يبين ذلك حين اشتد الأمر عليهم وكاد النصريتم لأمير المؤمنين ك لولا أن عمد معاوية إلى خدعة التحكيم، فقال لعمرو بن العاص: ألم تزعم أنَّك لم تقع في أمر فظيع فأردت الخروج منه إلا خرجت؟ قال: بلي، قال: فما المخرج؟ قال له عمرو بن العاص: فلي عُليك ألا تخرج مصر من يدي ما بقيت؟ قال: لك ذلك، ولك به عهد الله وميثاقه(٢)، وهذا يظهر لنا ما جاء لأجله هؤ لاء فهو لا يعطى رأيه الاأن يحصل على مقابل فها بالك بمن جاء يقاتل، هل جاء بكل هذا الجيش والعدة والعدد ليطالب بدم مقتول؟، وبعد أن حصلت الموافقة على ما يريد وتدانى منهم القتال حتى كاد هلاكهم، وقد (رَأَى عَمْرو بن الْعَاصِ أَن أَمرِ أَهلِ العراقِ قَدِ اشتد، وخافٍ فِي ذَلِكَ الهلاك، قَالَ لمعاوية:

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإمامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري (ت: ۲۷٦هـ)، تحقيق: علي الشيري، ط۱، انتشارات شريف الرضي، قم - إيران، ۱٤٧هـ: ۱٤٧، وينظر: تاريخ دمشق: ۷۶/ ۷۷ - ۷۶، وينظر: البداية والنهاية: ۷/ ۲۹۶.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الماتريدي (تأويلات أهل السنة)، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي (ت: ٣٣٣هـ)، تحقيق: د. مجدي باسلوم، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، لبنان، ١٠٤٢هـ - ٢٠٠٥م: ١٠٢١.

هل لك في أمر اعرضه عليك لا يزيدنا إلا اجتماعا، وَلا يزيدهم إلا فرقة؟ قَالَ: نعم، قَالَ: نرفع المصاحف ثُمَّ نقول: مَا فِيهَا حكم بيننا وبينكم، فإن أبى بعضهم أن يقبلها وجدت فِيهم من يقول: بلى، ينبغى أن نقبل، فتكون فرقة تقع بينهم، وإن قَالُوا: بلي، نقبل مَا فِيهَا، رفعنا هَذَا القتال عنا وهذه الحرب إِلَى أجل أو إِلَى حين فرفعوا المصاحف بالرماح وَقَالُوا: هَذَا كتاب الله َّعَزُّ وَجَلُّ بيننا وبينكم، من لثغور أهل الشام بعد أهل الشام! ومن لثغور العراق بعد أهل العراق! فلم رَأَى الناس المصاحف قَدْ رفعت، قَالُو ا: نجيب إِلَى كتابِ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ وننيبِ إِلَيْهِ)(١)، وهذا الأمر تحقق فعلا في معسكر أمير المؤمنين هي، فنشبت الفرقة بين صفوفه؛ وذلك لوجود بعض من الذين طالتهم يد معاوية، ومن ثم اتفقوا على التحكيم على كراهية من أمير المؤمنين الله منين الطرفان ممثلا عنه فأراد أمير المؤمنين الله أن يضع ابن عباس ممثلا عنه في هذه المفاوضات فأبي مجموعة من جيش أمير المؤمنين على -وهم الخوارج الذين خرجوا عليه بسبب التحكيم في ما بعد - أن يكون هذا الشخص من قريش، وأصرُّ وا على أبي موسى الأشعري الذي لم يرتضيه أمير المؤمنين الله كان له من موقف سلبي في خذلان أمير المؤمنين الله عنين الله عنين الله عنين الله عنين الله معركة الجمل وحثِّه الناس على عدم الخروج مع أمير المؤمنين الله منين الله منين الله المرام.

فلما أصرَّ هؤلاء على أن يكون أبو موسى الأشعري هو ممثل أهل العراق في التحكيم، ونصب أهل الشام عمرو ابن العاص ممثلا عنهم وهو شخص مكّار خداع، وكان الأمر أن يحكم الفريقان بكتاب الله وسنة نبيه وفي أمر

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٥/ ٤٨، والكامل في التأريخ: ٢/ ٦٦٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حرب الجمل وحرب صفين: ٢٣٦ - ٢٣٧.

عثمان ولا يحق لهم تنصيب أو عزل أي شخص، وبعد أن اجتمع الحكمان فإذا بهما يخرجان على غير ما كُلِّفا به واتفقوا على خلع الطرفين – أمير المؤمنين ومعاوية (لعنه الله)، ولا أدري بأي حق يكون لأبي موسى الأشعري أن يخلع أمير المؤمنين وهو خليفة المسلمين، مقابل خلع معاوية وهو والي الشام المخالف لأمر المسلمين، وقد خلعه أمير المؤمنين من الشام ولم يطع ولي أمره، ثم إنّ هذا الأمر غير موجود في وثيقة الإتفاق فكيف وضعوه، كل هذه الأمور توضح إنّ أبا موسى الأشعري تواطأ مع معاوية وعمرو بن العاص ومعه الذين أصروا على أبي موسى أيضا، ذلك لشق صف أصحاب أمير المؤمنين وإضعاف جيشه الذي كان قريبا من حسم المعركة لصالحه، وما قام به بعد ذلك لا يعد سوى مسرحية اتفق عليها مع ابن العاص.

كَانَ عَمْرُو قَدْ عَوَّدَ أَبَا مُوسَى أَنْ يُقَدِّمَهُ فِي الْكَلَام، يَقُولُ لَهُ: أَنْتَ صَاحِبُ رَسُولِ اللهِّ لَهُ وَأَسَنُّ مِنِي فَتَكَلَّمْ، وَتَعَوَّدَ ذَلِكَ أَبُو مُوسَى، وَأَرَادَ عَمْرُ و بِذَلِكَ كُلِّهِ أَنْ يُقَدِّمَهُ فِي خَلْعِ عَلِيٍّ فَي وهنا يظهر المكر جليّاً في تصرف عمرو بن العاص، فَلَيًّا أَرَادَهُ عَمْرُ و عَلَى ابْنِهِ وَعَلَى مُعَاوِيَةَ فَأَبَى، وَأَرَادَ أَبُو عَمو بن العاص، فَلَيًّا أَرَادَهُ عَمْرُ و عَلَى ابْنِهِ وَعَلَى مُعَاوِيةَ فَأَبَى، وَأَرَادَ أَبُو مُوسَى ابْنَ عُمَرَ فَأَبَى عَمْرُ و، قَالَ لَهُ عَمْرُ و: خَبِّرْ فِي مَا رَأَيْك؟ قَالَ: أَرَى أَنْ نَخْلَعَ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ وَنَجْعَلَ الْأَمْرَ شُورَى، فَيَخْتَارَ المُسْلِمُونَ لِأَنْفُسِهِمْ مَنْ أَحَبُّوا. فَقَالَ عَمْرُ و: الرَّأَيُ مَا رَأَيْتَ. وهذا التواضع وتقبل رأي أبي موسى أَحْبُوا. فَقَالَ عَمْرُ و: الرَّأَيُ مَا رَأَيْتَ. وهذا التواضع وتقبل رأي أبي موسى مَا هو إلا ليطمئن له فيفعل ما يريد عمرو، فَأَقْبَلَا إِلَى النَّاسِ وَهُمْ مُجُتَمِعُونَ، فَقَالَ عَمْرُو: يَا أَبَا مُوسَى أَعْلِمْهُمْ أَنَّ رَأَيْنَا قَدِ اتَّفَقَ، وهنا أيضا قدمه لتخلو فَقَالَ عَمْرُو: يَا أَبَا مُوسَى أَعْلِمْهُمْ أَنَّ رَأَيْنَا قَدِ اتَّفَقَ، وهنا أيضا قدمه لتخلو له الساحة ويكون الأمر بيده يختار ما يريد. فَتَكَلَّمَ أَبُو مُوسَى فَقَالَ: إِنَّ رَأَيْنَا قَدِ اتَّفَقَ عَلَى أَمْرِ نَرْجُو أَنْ يُصْلِحَ الله لَي بِهِ أَمْرَ هَذِهِ الْأُمَّةِ. فَقَالَ عَمْرُو: صَدَقَ قَدِ اتَّفَقَ عَلَى أَمْرٍ نَرْجُو أَنْ يُصْلِحَ الله لَي إِلَى الْمُوسَى فَقَالَ عَمْرُو: صَدَقَ قَدِ اتَفْقَ عَلَى أَمْرُ وَرَوْ وَ صَدَقَ

وَبَرَّ، لا يعترض عليه في أي حال؛ لأنَّه يسير على وفق ما مخطط له، فقال له: تَقَدَّمْ يَا أَبَا مُوسَى فَتَكَلَّمْ. فَتَقَدَّمَ أَبُو مُوسَى، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ: وَيُحَكَ! وَاللهَّ إِنِّي لَأَظُنُّهُ قَدْ خَدَعَكَ، إِنْ كُنْتُمَا اتَّفَقْتُمَا عَلَى أَمْرٍ فَقَدِّمْهُ فَلْيَتَكَلَّمْ بِهِ قَبْلكَ، ثُمَّ تَكَلَّمْ بِهِ بَعْدَهُ، فَإِنَّهُ رَجُلُ غَادِرٌ وَلَا آمَنُ أَنْ يَكُونَ قَدْ أَعْطَاكَ الرِّضَا بَيْنَكُمَا، فَإِذَا قُمْتَ فِي النَّاسِ خَالَفَكَ، وهذا يبين مدى معرفة ابن عباس بعمرو بن فَإِذَا قُمْتَ فِي النَّاسِ خَالَفَكَ، وهذا يبين مدى معرفة ابن عباس بعمرو بن العاص، والكياسة التي عليها ابن عباس الذي أراده أمير المؤمنين أن يكون هو الممثل عن أهل العراق، فأبى ذلك المنافقين الخوارج الذين كان لمعاوية يد عليهم.

وَكَانَ أَبُو مُوسَى مُغَفَّلًا فَقَالَ: إِنَّا قَدِ اتَّفَقْنَا، وَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّا قَدْ نَظُرْنَا فِي أَمْرِ هَذِهِ الْأُمَّةِ، فَلَمْ نَرَ أَصْلَحَ لِأَمْرِهَا وَلَا أَلَمَّ لِشَعْثِهَا مَنْ أَمْرِ قَدْ أَجْمَعَ رَأْيِي فِي أَمْرِ هَذِهِ الْأُمَّةِ، فَلَمْ نَرَ أَصْلَحَ لِأَمْرِهَا وَلَا أَلَمَّ لِشَعْثِهَا مَنْ أَمْرِ قَدْ أَجْمَعَ رَأْيِي وَرَأْيُ عَمْرِو عَلَيْهِ، وَهُو أَنْ نَخْلَعَ عَلِيًّا هَ وَمُعَاوِيَةَ، فَاسْتَقْبِلُوا أَمْرَكُمْ، وَوَلُّوا عَلَيْكُمْ أَحَبُّوا، وَإِنِّي قَدْ خَلَعْتُ عَلِيًّا هَ وَمُعَاوِيَةَ، فَاسْتَقْبِلُوا أَمْرَكُمْ، وَوَلُّوا عَلَيْكُمْ مَنْ رَأَيْتُمُوهُ أَهْلًا. ثُمَّ تَنَحَى، وهنا بدأ تنفيذ المؤامرة التي حاكها عمرو بن مَنْ رَأَيْتُمُوهُ أَهْلًا. ثُمَّ تَنَحَى، وهنا بدأ تنفيذ المؤامرة التي حاكها عمرو بن العاص مع معاوية وأطرافهما في جيش أمير المؤمنين أمير المؤمنين الله على من بين ما اتفق عليه في التحكيم أمر الخلافة ولا علاقة له بها.

وَأَقْبَلَ عَمْرُو فَقَامَ وَقَالَ: إِنَّ هَذَا قَدْ قَالَ مَا سَمِعْتُمُوهُ وَخَلْعَ صَاحِبَهُ، وَأَثْبِتُ صَاحِبِي مُعَاوِيَةَ، فَإِنَّهُ وَلِيُّ ابْنِ عَفَّانَ، وَأَنَا أَخْلَعُ صَاحِبَهُ كَمَا خَلَعَهُ، وَأَثْبِتُ صَاحِبِي مُعَاوِيَةَ، فَإِنَّهُ وَلِيُّ ابْنِ عَفَّانَ، وَالطَّالِبُ بِدَمِهِ، وَأَحَقُّ النَّاسِ بِمَقَامِهِ، وهذا الأمر الذي توقعه ابن عباس وَالطَّالِبُ بِدَمِهِ، وَأَحَقُّ النَّاسِ بِمَقَامِهِ، وهذا الأمر الذي توقعه ابن عباس ألا وهو الغدر والمكر من عمرو بن العاص، ثم ما علاقة الخلافة بدم عثمان، فاذا كان الأقرب من الخليفة أحق بها، فهي لأمير المؤمنين على النبي عَلَيْ فالمَام فلمَ عندما احتج بقرابته من الرسول عليه لم يأخذوا بها، وكذلك فالإمام فلمَ عندما احتج بقرابته من الرسول عليها لم يأخذوا بها، وكذلك فالإمام

الحسن هو أقرب إلى أمير المؤمنين بعده وهو ولي دمه، فلم خرجوا عليه ونازعوه عليها حتى حدث ما حدث (۱)، وبعدها انتهت المعركة وخرج الخوارج على أمير المؤمنين بسبب ما آلت إليه أمور التحكيم الذي هم من أصرّ عليه فلما صار المكر والغدر انقلبوا على أمير المؤمنين .

لقد كان أبو قتادة الأنصاري مع أمير المؤمنين في ما يرى، ولم يقف مع من وقفوا بوجهه في قضية التحكيم، وإنها كان جنديا يقاتل في صفوفه ويأتمر بأمره مهما كان. وهذا الثبات الذي كان عليه قلما كان موجودا لدى الكثير ممن كان مع أمير المؤمنين فهو وهب نفسه وروحه دفاعا عن الحق مع أمير المؤمنين.

# ثالثًا: دوره في معركة النهروان

لما انتهت معركة صفين بقضية التحكيم التي رفضها أمير المؤمنين ورفض نتائجها، إلا أنّه أعطى العهود والمواثيق، ورفضها أيضا جماعة كثيرة من أتباعه، إلّا أن الذين أصروا على التحكيم في أوّل الأمر وعلى أبي موسى الأشعري ممثلا عن أهل العراق، رفضوا النتائج وطلبوا من أمير المؤمنين نقض العهود والاستمرار بالقتال، فرفض ذلك وعاد الى الكوفة.

وفي طريقهم الى الكوفة انشق هؤلاء عن العسكر، فقد (فارقوه وَرَجَعُوا إِلَى حروراء وَكَانُوا أَثنى عشر ألف رجل من المُقَاتلَة وَمن هُنَا سميت الْخَوَارِج

<sup>(</sup>١) ينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٦٨٣.

حرورية وَكَانَ زعيمهم يَوْمئِذٍ عبد الله بن الْكواء(١)، وشبث بن ربعي(٢)، ورحج إِلَيْهِم عَلِي فَ وناظرهم فَظهر بِالْحجَّةِ عَلَيْهِم فاستأمن إِلَيْهِ ابْن الْكواء فَ خرج إِلَيْهِم عَلِي فَ وناظرهم فَظهر بِالْحجَّةِ عَلَيْهِم فاستأمن إِلَيْهِ ابْن الْكواء فِي ألف مقاتل وأستمر الْبَاقُونَ على ضلالهم وَخَرجُوا إِلَى النهروان وأمَّروا عَلَيْهِم رجلَيْنِ مِنْهُم أَحدهما عبد الله بن وهب الراسي(٣) وَالثَّاني حرقوص بن زُهيْر البَجلِيّوكَانَ يلقب بِذِي الثدية(١٤)(٥)، وبعد هذا توجهوا الى النهروان

(۱) عبد الله بن الكواء اليشكري من الذين رجعوا من الخوارج وعدلوا عن رأيهم وعادوا إلى صفوف أمير المؤمنين على . ينظر: لسان الميزان، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢هـ)، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، ط١، دار البشائر الإسلامية، ٢٠٠٢م: ٢٠٠٤م.

(٢) شبث بن ربعي: يكنى أبا عبد القدوس بن حصين بن عثيم بن ربيعة بن زيد ابن رياح بن يربوع بن حنظلة من بني تميم، كان ممن رجع إلى عسكر أمير المؤمنين الطبقات الكبرى: ٦ / ٢٤١.

(٣) عبد الله بن وهب الراسبي، من الأزد: من أئمة الإباضية. أمير الخوارج والمنافقين كان ذا علم ورأي وفصاحة وشجاعة وكان عجبا في العبادة. أدرك النبي عَنَيْلًة وشهد فتوح العراق مع سعد بن أبي وقاص. ثم كان مع الإمام علي في حروبه. ولما وقع التحكيم أنكره جماعة، فيهم الراسبي، فاجتمعوا بالنهروان وأمروه عليهم، فقاتلوا عليا في وقتل الراسبي في هذه الوقعة. ينظر: الإصابة تمييز الصحابة: ٥/ ٧٨، وينظر: إعلام الساجد بأحكام المساجد، أبو عبد الله بن بهادر الزركشي الشافعي (ت: ٧٩٤هـ)، تحقيق: أبو الوفا مصطفى المراغي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، ط٤، ١٤١٦هـ – ١٩٩٦م:

(٤) حرقوص بن زُهيرُ البَجلِي السعدي، الملقب بذي الخويصرة: خارجي، من بني تميم. كان من صحابة النبي يَلِيَّهُ ، خاصم الزبير فأمر النبي يَلِيَّهُ باستيفاء حقه منه. وأمره عمر بن الخطاب بقتال (الهرمزان) فاستولى على سوق الأهواز ونزل بها. ثم شهد صفين مع علي وبعد الحكمين صار من أشد الخوارج على علي الله فقتل فيمن قتل بالنهروان. ينظر: إعلام الساجد، الزركشي: ٢/ ١٧٣.

(٥) التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، طاهر بن محمد الأسفراييني، أبو المظفر (ت: ٤٧١هـ)، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، عالم الكتب - لبنان، ١٤٠٣هـ-

وقتلوا عبد الله بن خبات بن الأرت ببشاعة وبقروا بطن زوجته وقتلوها و جنينها، وقتلوا ثلاث نساء من طيء فبلغ ذلك أمير المؤمنين المالاث نساء من طيء فبلغ ذلك أمير المؤمنين على (فوقف عَلَيْهم فَقَالَ: «أيتها العصابة الَّتِي أخرجتها عداوة المراء واللجاجة، وصدُّها عن الحقِّ الهوى، وطمح بهَا النزق، وأصبحت في اللبس والخطب العظيم، إني نذير لكم أن تصبحوا تلفيكم الأمة غدا صرعى بأثناء هَذَا النهر، وبأهضام هَذَا الغائط، بغير بينة من ربكم، وَلا برهان بين ألم تعلموا أني نهيتكم عن الحكومة، وأخبرتكم أن طلب القوم إياها مِنْكُمْ دهن ومكيدة لكم! ونبأتكم أن القوم ليسوا بأُصْحَاب دين وَلا قرآن، وأني أعرف بهم مِنْكُمْ، عرفتهم أطفالًا ورجالًا، فهم أهل المكر والغدر، وأنكم إن فارقتم رأيي جانبتم الحزم! فعصيتموني، حَتَّى أقررت بأن حكمت، فلما فعلت شرطت واستوثقت، فأخذت عَلَى الحكمين أن يحييا مَا أحيا القرآن، وأن يميتا مَا أمات القرآن، فاختلفا وخالفا حكم الكتاب والسنة، فنبذنا أمرهما، ونحن عَلَى أمرنا الأول، فها الَّذِي بكم؟ ومن أين أتيتم! " قَالُوا:إنا حكمنا، فلم حكمنا أثمنا، وكنا بذَلِكَ كافرين، وَقَدْ تبنا فإن تبت كم تبنا فنحن مِنْكَ ومعك، وإن أبيت فاعتزلنا فإنا منابذوك عَلَى سواء إن اللهَّ لا يحب الخائنين فَقَالَ علي على الصابكم حاصب، وَلا بقي مِنْكُمْ وابر »)(٢).

ويوضح هذا النص لأمير المؤمنين ما فعله هؤلاء القوم في صفين وكيف أمرهم ولم يأتمروا بأمره بل عصوه وخالفوه حتى أجبروه على التحكيم فلها آلت إليه الأمور الى ما حدث، انقلبوا على الحكم وكفروا الجميع وطلبوا 19۸٣م: ٤٦.

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ الطبري: ٥/ ٨٢، وينظر: الكامل في التاريخ: ٢/ ٦٩١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبرى: ٥/ ٨٤.

التوبة حتى من أمير المؤمنين، وفي هذه المحاججة التي أراد منها أمير المؤمنين، وفي هذه المحاججة التي أراد منها أمير المؤمنين، أن يثنيهم عمَّا هم فيه، لحفظ الدماء والأرواح ولكي لا يبوؤا بغضب الله.

وبعد كل هذه المحاولات في إقناعهم خطب أمير المؤمنين بهم («وأغلظ عليهم فيها فعلوه من الاستعراض والقتل فتنادوا لا تكلموهم وتأهّبوا للقاء الله». ثم قصدوا جسر الخوارج ولحقهم علي دونه، وقد عبى أصحابه: وعلى ميمنته حجر بن عدي وعلى ميسرته شبث بن ربعي أو معقل بن قيس وعلى الخيل أبو أيوب وعلى الرجالة أبو قتادة وعلى أهل المدينة سبعائة أو ثمانهائة قيس بن سعد. وعبأت نحوه الخوارج... ودفع علي الى أبي أيوب راية أمانا لهم لمن جاءها ممن لم يقتل ولم يستعرض فناداهم إليها وقال: «من انصرف إلى الكوفة والمدائن فهو آمن». فاعتزل عنهم فروة بن نوفل الأشجعي (۱۱) في خمسهائة وقال أعتزل حتى يتضح لي أمرٌ في قتال علي فنزل الدسكرة، وخرج آخرون إلى الكوفة، ورجع آخرون إلى علي وكانوا أربعة آلاف، وبقي منهم ألف وثمانهائة فحمل عليهم علي والناس حتى فرقهم على الميمنة والميسرة. ثم استقبلتهم الرماة وعطفت عليهم الخيل من المجنبتين ونهض إليهم الرجال بالسلاح فهلكوا كلهم في ساعة واحدة كأنها المجنبتين ونهض إليهم الرجال بالسلاح فهلكوا كلهم في ساعة واحدة كأنها

<sup>(</sup>۱) فروة بن نوفل بن شريك الأشجعي: ثائر، من زعاء المحكّمة في صدر الإسلام. كان رئيس الشّراة. اعتزل عليا بعد التحكيم، في خمسائة، وكره أن يقاتله، فأقام في شهرزور إلى أن نزل الحسن عن الأمر لمعاوية، فزخف فروة بمن معه وأراد الهجوم على الكوفة، فانتدب معاوية الناس لصدّه واستعان عليه بمن أطاعه من بني أشجع، فأمسكوا فروة عندهم، ففارقهم، وعاد إلى الثورة فقتل في شهرزور سنة (٤١هـ). وكان شاعرا. ينظر: جمل من أنساب الأشراف: ٥/١٦٦، وينظر: الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (ت: ١٣٩٦هـ)، ط ١٥، دار العلم للملايين، ٢٠٠٢م: ٥/١٤٣١.

قيل لهم موتوا... وأمر علي الناس المخدج في قتلاهم وهو الذي ذكره رسول الله علي الله علي المسلمين وسول الله علي المسلمين المسلمين وأخذ ما في عسكرهم من السلاح والدواب فقسمه بين المسلمين وردّ عليهم المتاع والإماء والعبيد. ودفن عدي بن حاتم ابنه طرفة ورجالا من المسلمين فنهي علي عن ذلك، وارتحل ولم يفقد من أصحابه إلا سبعة أو نحوهم)(٢)، وكان أبو قتادة الأنصاري على الرجالة في جيش أمير المؤمنين كما سبق، أي مقابل حرقوص بن زهير وهو صاحب الثدي (٣). لأنّه حامل لواء الرجالة عند الخوارج، وهكذا قضى أمير المؤمنين على فتنتهم.

\* \* \*

(۱) كما سيأتي تفصيله لاحقا. لمراجعة الحادثة، ينظر: مسند ابن أبي شيبه: ٧/ ٥٦٢، وينظر: فضائل الصحابة، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: د. وصيى الله محمد عباس، ط١، مؤسسة الرسالة - بيروت، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م: ٢/ ٤١٠، وينظر: مسند أحمد بن حنبل: ٢/ ٩٥، وينظر: صحيح البخاري: ٤/ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر (تاريخ ابن خلدون): ٢/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) روي عَنْ أَبِي الْوَضِيءِ قَالَ: شَهِدْتُ عَلِيًّا ﴿ مَيْثُ قَتَلَ أَهْلَ النَّهْرَوَانِ، قَالَ: «الْتَمِسُوا لِيَ الْمُخْدَجَ» فَطَلَبُوهُ فِي الْقَتْلَى، فَقَالُوا: لَيْسَ نَجِدُهُ، فَقَالَ: «ارْجِعُوا فَالْتَمِسُوا، فَوَاللهٌ مَا كَذَبْتُ وَلا كُذِبْتُ» فَرَجَعُوا فَالْتَمِسُوا، فَوَاللهٌ مَا كَذَبْتُ وَلا كُذِبْتُ» فَرَجَعُوا فَطَلَبُوهُ، فَرَدَّدَ ذَلِكَ مِرَارًا، كُلُّ ذَلِكَ يَحْلِفُ بِاللهَّ: «مَا كَذَبْتُ وَلا كُذِبْتُ» فَرَحَدُوهُ عَرْبَ الْقَتْلَى فِي طِينٍ، فَاسْتَخْرَجُوهُ فَجِيءَ بِهِ فَقَالَ أَبُو الْوَضِيءِ: فَكَأَنِّي أَنْظُرُ فَا ظَنُونُ مُعْرَاتٌ مِثْلُ شَعَرَاتٍ تَكُونُ وَلَيْهِ حَبَشِيٌّ عَلَيْهِ ثَدْيٌ، قَدْ طَبَقَ إِحْدَى يَدَيْهِ مِثْلُ ثَدْيِ الْمُرْأَةِ عَلَيْهَا شَعَرَاتٌ مِثْلُ شَعَرَاتٍ تَكُونُ عَلَى ذَنَبِ الْيَرْبُوعِ. ينظر: مسند أحمد بن حنبل: ٢/ ٣٧٠.

## المبحث الثاني مواقفه مع عائشة ومعاوية

## أُولًا: موقفه مع عائشة وحجته عليها

بعد معركة النهروان ذهب أبو قتادة الأنصاري إلى المدينة وَمَعَهُ سِتُّونَ أَوْ سَبْعُونَ مِنَ الأَنْصَارِ الذين شاركوا في صفين والنهروان مع أمير المؤمنين فزار عَائِشَة، (قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: فَلَمَّا دَخَلْتُ عَلَيْهَا، قَالَتْ: مَا وراءك؟ وأخبرتها فزار عَائِشَة، (قَالَ أَبُو قَتَادَةً: فَلَمَّا دَخَلْتُ عَلَيْهَا، قَالَتْ: مَا وراءك؟ وأخبرتها أَنَّهُ لِمَّا تَفَرَّقَتِ المُحَكَّمَةُ مِنْ عَسْكِرِ المُؤْمِنِينَ لَحِقْنَاهُمْ قَتَلْنَاهُمْ، فَقَالَتْ: مَا كان معك من الوفد غَيْرك؟ قُلْتُ: بَلَى سِتِّونَ أَوْ سبعون، قالت: أو كلهم يقول مِثْلَ الَّذِي تَقُولُ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَتْ: قُصَّ عَلَيَّ الْقِصَّة، فَقُلْتُ: يَا أُمُّ اللهُ اللهَّ اللهَّ مَنْ وَلَى مِنْ وَلَى مِنْهُمْ مَنْ وَلَى، فَقَالُونَ لا حُكْمَ إلا للهً وَكَابُهُ، فَقَالُوا: كَفَرَ عُثْمانُ وَعَلِيُّ وَعَائِشَةُ وَمُعَاوِيَةُ فَلَمْ نَزُلْ نُحَارِبُهُمْ وَهُمْ وَقَتَلُونَا، وَوَلَى مِنْهُمْ مَنْ وَلَى، فَقَالَ: لا تَتَبِعُوا مُولِيلًا فَقَالُ: لا تَتَبِعُوا مُولِيلًا فَقَالُ: لا تَتَبِعُوا مُولِيلًا فَقَالُ: لا تَتَبعُوا مُولِيلًا فَقَالُ: اللهَ مَنْ وَلَى مَنْ وَلَى، فَقَالَ: لا تَتَبعُوا مُولِيلًا فَقَالَ: «اقْلِمُ الْقُتْلَى، فَقَالُناهُمْ وَهُمْ وَقَتَلُونَا، وَوَلَى مِنْهُمْ مَنْ وَلَى، فَقَالَ: لا تَتَبعُوا مُولِيلًا فَقَالَ: «اقْلِمُ الْقَتْلَى، فَقَالُناهُمْ حَتَى خَرَجَ فِي فَقَالَ: «اقْلِمُوا الْقَتْلَى»، فَأَتَيْنَاهُ وَهُو عَلَى نَهْ فِيهِ الْقَتْلَى، فَقَالَ عَلِي هُمْ حَتَى خَرَجَ فِي الْقَتْلَى، فَقَالَ عَلِي هُمْ وَعَلَى عَلَى اللهَ أَكْبَرُ وَالله قَالَ عَلَى هُمْ رَجل أسود على كتفيه مِثْلُ حَلَمَةِ النَّذي، فَقَالَ عَلَيْ هَالَ عَلَيْ هَا فَقَالَ عَلَى الْقَتْلَى الْقَتْلَى الْقَتْلَى الْقَدْ اللهُ أَكْبُرُ وَالله آلَكُ اللهَ اللهَ أَنْ عَلَى عَلَى الْ فَقَالَ عَلَى الْ اللهَ أَلْ عَلَى عَلَى الْ عَلَى الْ اللهَ أَنْ عَلَى اللهُ أَلْ عَلَى عَلَى الْقَتْلَى وَلَا عَلَى اللهُ الْ عَلَى الْمُهُ وَعَلَى عَلَى الْمُؤْمُ عَلَى عَلَى الْمُ عَلَى عَلَى عَلَى الْمَقْ الْعَلَى عَلَى الْمَوْلَ عَلَى عَلَى الْمَولِ اللهَ الْعَلْ عَلِي اللهَ الْمُولِ اللهَ الْمَالِ اللهَ الْمَالِعُ الْمَالِلَ الْمَالِعُ الْمَالِعُ الْمَالِعُ الْمَالِعُ الْمَ

قَالَ: فَقُلْتُ: يَا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْتِ تَعْلَمِينَ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللهَّ عَلَاهُ، فَلِمَ كَانَ الذي كان مِنْكِ؟ فَقَالَتْ: يَا أَبًا قَتَادَةَ وَكَانَ أَمْرُ الله قَدَرًا مَقْدُورًا، وللقدر سبب، إِنَّ النَّاسَ قَالُوا فِي قِصَّةِ الإفك ما قالوا، فكانَ أكثر اللهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ يَقُولُونَ: أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ حَتَّى يَأْتِيكَ أَمْرُ رَبِّكَ، وَعَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ عَلَيْكَ لَمْ وَعَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ عَلَيْكَ وَمُولِ الله يَعْولُ: «لَكَ يَا رَسُولَ الله فَي طَالِبِ عَنْ مَنْ هِي أَبْهَى مِنْ قَلَقِ رَسُولِ الله يَعْقِلُ نَسَبًا». فَوَجَدْتُ لِذَلِكَ كَمَا يَجُدُ النَّاسُ، فَكَانَتُ أَشْيَاءُ مَنْ رسُولُ الله يَجِدُ النَّاسُ، فَكَانَتُ أَشْيَاءُ مِنْ رسُولُ الله عَنْ اعتقادها) (١).

<sup>(</sup>۱) نسخة نبيط بن شريط الأشجعي (نبيط بن شريط: له صحبة)، أَحَمْدُ بنُ القَاسِمِ بنِ كَثِيْرِ بنِ صِدْقَةَ بنِ الرَّيَّانِ المِصْرِيُّ اللُّكِّيُّ، نَزِيْلُ البَصْرَةِ (ت: ٣٥٦هـ)، تحقيق: خلاف محمود عبد السميع، ط۱، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٢م: ٢٠١٩، تاريخ بغداد وذيوله، تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (ت: ٣٤٩هـ)، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط۱، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٧.

ويظهر عند مناقشة هذا النص وما فيه، قضايا عدة يمكن استخلاصها وبيان تفاصيلها وما ترتب عليها في الآتي:

١ – أراد أبو قتادة من نقله لها ما جرى أن يبين لها أن أمير المؤمنين هو الذي يقاتل من أجل إعلاء كلمة الحق كما كان رسول الله عليه وقاتل بنفس ما كان يقاتل به، ويؤكد هنا أن ما كان منها من خروج عليه ما هو إلا بغي منها على إمام زمانها.

7- سؤالها عن من كان معه تريد أن تعلم هل من كان معه هم من أصحاب رسول الله على وما هو رأيهم؟ عسى أن يكون أحدهم يرى غير رأيهم، أي أن يتكلم عن أمير المؤمنين بها لم يكن منه، أو أن يتكلم عليه بغير الحقّ، لتستغل ذلك في بيان موقفها من أمير المؤمنين، فكان جوابه كلهم يرون نفس رأيي، بعد هذا قالت له: قل ما عندك.

٣- يخبرها عن الرجل ذي الثدي الذي ذكره الرسول الأكرم عَلَيْنَ، ثم يذكر الحادثة التي وقعت لهذا الرجل مع رسول الله عَلَيْنَ، وما قاله عن قاتله.

٤- بعد أن ذكر هذا الحديث لم يبقَ لها إلا أن تقول له ما يؤكد الحادثة التي سمعتها هي أيضا، فلا مجال للنكران أو محاولة تكذيب الخبر؛ لأنَّ ذلك سيجعلها كاذبة أمام الجميع، لذا أصبحت أمام الأمر الواقع لتؤكد ذلك الخبر.

٥- تأكيدها للخبر هو مثلبة عليها فهي تعلم هذه المنزلة للإمام علي القاتلته في الجمل، مع وجود علامات قالها النبي الأكرم الله في قتالها هذا وحذرها من ذلك، ولكنها أصرت على القتال وجرى ما جرى.

٦- استخفافها بها نُهيتْ عنه مهّد الطريف لمعاوية وأمثاله من أصحاب المآرب للتطاول على أحكام أمير المؤمنين ومن ثم خروجهم لقتاله، الذي استندوا فيه إلى ما قامت به وساروا على نهجها وطالبوا بها طالبت به.

٧- يسألها أبو قتادة متعجبا إن كنت تعلمين كل هذا من رسول الله يَكُلُّع عن علي الله عن على هذا من كان منك؟ أي يريد أن يقول لها: أنتِ كنت تعلمين أن الحق مع علي الله ومع هذا قاتلتيه، فها سبب ذلك التعنت والإصرار منك على قتاله، فحساب العالم بها يعلم أشدُّ من حساب الجاهل بها يجهل.

٨- جوابها «أمر الله» أي أمرٍ أمرها الله به، ثم أن أمر الله في كتابه واضح في قوله تعالى: ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُ الجُاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ الله وَلَا تَبَرَّجُ الجُاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ الله وَرَسُولَهُ ﴾ (١) وأمر رسول الله يَلِيَّ في تحذيره واضح كما مر في قوله: «إيتكن صاحبة الجمل الأدبب» (٢)، وهي تعلم أنَّ عليَّا هَا مع الحق والحق معه. فأيُّ ما يتعلم أنَّ عليًا ها مع الحق والحق معه فأي أمرٍ لله يجعلها تقاتل إمام زمانها، ثم ما قضية (أمر الله) الذي تُلصق به كل هزيمة وهروب، فسابقاً قالها عمر لأبي قتادة في حنين –كما مرَّ – عندما هرب الناس، والله لا يأمر أن يولوا الأدبار كما وضحنا.

9- سبب خروجها كما تقول هو قصة الإفك، لأن أمير المؤمنين الله من النبي الأكرم الله أن يتزوج امرأة من قريش تكون أفضل منها، لذا كان خروجها وقتالها لأسباب دنيوية وليس للإصلاح كما زعم بعض

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٣٢ - ٣٣.

<sup>(</sup>٢) أنظر صفحة ٨١ من هذا الكتاب.

الجاهلين، ثم إن كانت حقاً مؤمنة فالمؤمن لا يكره ولا يحقد، وهي عملت ذلك وأدى كرهها وحقدها على أمير المؤمنين الله القتال ضده.

• ١ - قول الإمام هذا يا رسول الله في نساء قريش من هي أبهى منها وأجل نسبا يشير إلى أنها لم تكن بذلك البهاء العالي كما يصفونها، و(أجل نسبا) أي هناك من هي أفضل منها نسبا وحسبا في قريش، فهي لم تكن من أولي الحسب وهذا يشير إلى أنّ أبا بكر لم يكن من أشراف قريش وساداتها بل من عامتها.

### ثانيًا: موقفه مع معاوية في المدينة

روي عَنْ عَبْدِ اللهَّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَقِيلِ بْنِ أَبِي طَالِب، أَنَّ مُعَاوِيَة، لَمَّا قَدِمَ اللَّدِينَةَ لَقِيَهُ أَبُو قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: تَلَقَّانِي النَّاسُ كُلُّهُمْ غَيْرَكُمْ يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ، فَهَا مَنَعَكُمْ أَنْ تَلْقَوْنِي؟ قَالَ: لَمْ تَكُنْ لَنَا دَوَابُّ، قَالَ مُعَاوِيَةُ: فَأَيْنَ النَّوَاضِحُ؟ قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: عَقَرْنَاهَا فِي طَلَبِكَ، وَطَلَبِ أَبِيكَ يَوْمَ بَدْرٍ، قَالَ: ثُمَّ النَّوَاضِحُ؟ قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: إِنَّ رَسُولَ اللهَّ يَيْ قَالَ لَنَا: "إِنَّا لَنَرَى بَعْدُهُ أَثْرَةً»، قَالَ مُعَاوِيَةُ: فَهَا قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: إِنَّ رَسُولَ اللهَ يَيْهِ قَالَ لَنَا: "إِنَّا لَنَرَى بَعْدُهُ أَثْرَةً»، قَالَ مُعَاوِيَةُ: فَهَا أَمْرَكُمْ ؟ قَالَ: أَمَرَنَا أَنْ نَصْبِرَ حَتَّى نَلْقَاهُ، قَالَ: فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْهُ وَالْ.

<sup>(</sup>۱) جامع معمر بن راشد: ۱۱/ ۲۰، المسند، أبو سعيد الهيثم بن كليب بن سريج بن معقل الشاشي البِنْكثي (ت: ٣٣٥هـ)، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله، ط۱، مكتبة العلوم والحكم – المدينة المنورة، ۱٤۱۰هـ: ٣/ ١٢٩، معجم ابن الأعرابي، أبو سعيد بن الأعرابي أحمد بن محمد بن زياد بن بشر بن درهم البصري الصوفي (ت: ٣٤٠هـ)، تحقيق وتخريج: عبد المحسن بن إبراهيم بن أحمد الحسيني، ط۱، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ١٤١٨هـ – ١٤١٨م الإصابة في تميز الصحاب: ٣/ ١٤٢١، تاريخ دمشق: ٣٤/ ٢٩٦، سير أعلام النبلاء: ٤/ ٨٠ – ٨١، الإصابة في تمييز الصحابة: ٧/ ٢٧٤.

في هذا الموقف تتضح لنا جوانب عدة من حياة هذا الصحابي وعلاقته بمعاوية وأمثاله من المخالفين لأمير المؤمنين الله عنين الله عنها:

١ - إن معاوية بادره في الكلام لعله يهابه أو يخافه فيكون له رأي يستند إلى معاوية لتقوية موقفة مع الناس، وهو يعلم أن أبا قتادة قاتل في صفين إلى جانب أمير المؤمنين ﷺ، فأراد معاوية بهذا احراجه أمام الناس والحصول منه على موقف إيجابي.

Y - جواب أبي قتادة «لم تكن لنا دواب» متقن أراد منه أمرين؛ الأول: معرفة ردّ فعل معاوية من هذا الكلام، وهو بمثابة استهزاء بمعاوية وسخرية به وبمن معه؛ لأن الذي يريد أن يلتقي بأحد لا يمنعه عدم وجود مركب بل يقصده بكل وسيلة لو كان راغبا له. والآخر: التمهيد لما سيأتي فيكون الردُّ أقسى وأقوى بلاغة ووقعًا في نفس معاوية ومن كان حاضرًا، فجوابه هنا كأنَّه سؤال لمعاوية حتى يجيب.

٣- سؤال معاوية «فأين النواضح» أراد منه أن يفند حجج أبي قتادة وهو سؤال استفزازي لعله يردُّ بردِّ بجعله حجة عليه، فقد قطع أمامه كل عذر تخيله معاوية أنه يتعذر بها، والكلام ههنا مشحون بالتوتر والحدة بينها.

3-ردُّ أبي قتادة كان صفعة قوية في وجه معاوية حين قال: «عقرناها في طلبك وطلب أبيك في بدر»، أي عقرنا النواضح في قتالك وقتال أبيك يوم بدر وفي هذا أمران؛ الأول: إنّه يعيِّره بكفره وكفر أبيه وإنّك يا معاوية كنت كافرًا ولا زلت على ما كنت عليه. والآخر: يؤكد لنا إنّ أبا قتادة ممّن شهد بدراً وقاتل فيها، فلو أنّه لم يكن فيها لكذبّه معاوية ومن معه، وصار موضع

استهزاء، لذا قوله هذا مستند إلى حقيقة وهي إنهم جميعا يعلمون أنَّه قاتل في بدر مع رسول الله علم وبه دحضٌ لرأي من قال إنَّه لم يشهدها. وفي هذا الردِّ سكت معاوية؛ لأنَّه علم أنَّ ردَّ أبي قتادة سيكون أعنف وسيفضحه بدل أن يأخذ منه ما ينفعه.

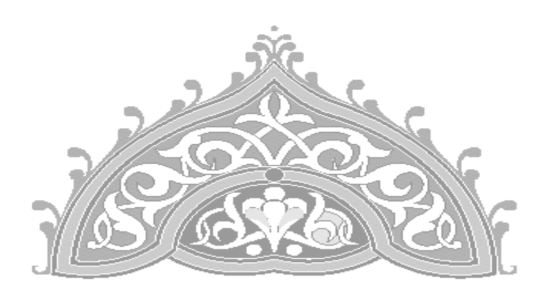
٥- بعدها كل هذا يسترسل أبو قتادة في كلامه وينقل ما سمعه من رسول الله على إذ قال: «إنا نرى بعده اثرة» والأثرة: «مَنْ يَسْتَأْثِرُونَ بِالْفَيْءِ» (١) وهي (الإسْمُ مِنْ آثَرَ يُوثِرُ إِيثَاراً إِذَا أَعْطَى، أَرَادَ أَنَّه يُسْتَأْثَرُ عَلَيْكُمْ فَيُفضَّل غيرُكم فِي نصيبه مِنَ الفَيْء. والاسْتِئْثَار: الانْفِرَادُ بِالشَّيْءِ) (٢). وهي إشارة إلى معاوية، يقول له وهذا الذي أنت فيه إنها خبرنا به رسول الله على ألله على ما ترونه من قال لكم؟ قال أبو قتادة أمرنا أن نصبر، أي قال لنا اصبروا على ما ترونه من هذه الأثرة؛ لأنَّهم أصحاب ظلم وضلال وصبركم عليه لكم به أجر.

ويظهر من هذا الموقف لأبي قتادة قوة إيهانه وشجاعته وحبّه لأمير المؤمنين وبغضه لأعدائه، وكذلك رصانة لغته ودقة أسلوبه في التعامل مع المواقف الحرجة. لذا كان جديرا بأن يكون واليا على مكة لما له من مؤهلات تؤهله إلى ذلك.

\* \* \*

(۱) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (ت: ٢٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى - محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م: ١ / ٢٢.



# خاتمة



خاتمة

#### خاتمة

الحمد لله والحمد حقَّه، على ما أنعم وأيَّد، ووفق وسدد، والصلاة والسلام على النبي المؤيد، والرسول المسدد أمين وحي الله محمد، وآله الركع السجد وبعد.

تناولنا في هذا الكتاب سيرة أحد الصحابة الأجلاء الذين وقفوا مع رسول الله عليه، وكذلك كانت مواقفه و ثبتوا على ما عاهدوا الله عليه، وكذلك كانت مواقفه مع أمير المؤمنين فقد ثبت معه رغم كل ما جرى بعد الرسول الأكرم عليه ومن أبرز نتائج هذا البحث:

١ - إن أبا قتادة من أوائل الصحابة الذين دافعوا مع رسول الله عَنَا عن بيضة الإسلام، فقد وقف وقاتل مع رسول الله عَنَالَةَ في جميع مشاهده.

٢- مشاركته في بدر: اختلفوا فيها إلا أننا بينا في هذا الكتاب أنَّه بدريٌّ شارك فيها مقاتلا مدافعا عن الإسلام، بها ورد من روايات عنه وعن غيره.

٣- كان من الصحابة الذين يُكلَّفون بمهات خاصة في عهد رسول الله عَلَيْنَ فقاد أكثر من سرية ونحج في ما كُلِّف به.

٤ - لم يذكر له موقف من أصحاب السقيفة في أحداثها هل بايعهم أو لا،
 لكنه كشف ظلمهم وفسادهم عبر ما رأى منهم، فهجرهم ولم يقف مع أحد
 منهم وأغمد سيفه ما دامت هذه العصابة وذيولها في الحكم.

٥- قال كلمة حق عند سلطان جائر في أكثر من موضع قالها لخالد بن الوليد (لعنه الله) ولأبي بكر حين قتل خالدٌ مالكا.

7- لم يأخذ أصحاب السقيفة بشهادته، فكذبوه وأساءوا له، وهو أوّل صحابي يكون في هكذا موقف، لذا فأصحاب السقيفة أوّل من أساء إلى صحابة رسول الله عبر تكذيبهم وإبعادهم.

٧- كان في خلافة أمير المؤمنين في قريبا من أمير المؤمنين حتى ولاه مكة عندما نصّب ولاته، وهي من أهم ولايات الحكم لمنزلتها في نفوس المسلمين، لذا لا تناط هكذا ولاية إلا لشخص موثوق به.

۸− شارك في جميع مشاهد أمير المؤمنين ولم يخالف أو يقف مع من وقفوا بوجه الإمام أم بل كان مقدما في مواقف كثيرة، فقد طلب من أمير المؤمنين عقديمه لقتال الناكثين في الجمل.

٩- ثبت على موقفه ولم يتغير، فقد حاجج عائشة في خروجها على أمير

خاتمة

المؤمنين الله وقتالها له على ما كانت تعلم من منزلته. وهو أول من فعل هذا.

• ١ - لم يخضع لمعاوية ومحاولته في استهالته إلى جانيه، بل عنف معاوية وعيره بكفره وكفر أبيه. ثم استهزأ به بين الناس حتى لم يبقَ لمعاوية ما يقوله. لأنّه سيرده برد قوي ويفضحه بين الموجودين.

وختاما أجملنا حياة هذا الصحابي الجليل ومواقفه في هذا الكتاب آملين أن تكون في ميزان حسناتنا في نصرة أنصار أمير المؤمنين.

## المصادر والمراجع

## القرآن الكريم:

۱ – الآثار، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب بن سعد بن حبتة الأنصاري (ت: ۱۸۲هـ)، تحقيق: أبو الوفا، دار الكتب العلمية، بيروت.

٢- الآحاد والمثاني، أبو بكر بن أبي عاصم وهو أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد الشيباني (ت: ٢٨٧هـ)، تحقيق: د. باسم فيصل أحمد الجوابرة، ط١، دار الراية – الرياض، ١٤١١هـ – ١٩٩١م.

٣- الأخبار الطوال، أبو حنيفة أحمد بن داود الدينوري (ت: ٢٨٢هـ)،
 تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة: الدكتور جمال الدين الشيال، ط ١ و دار
 إحياء الكتب العربي، القاهرة، ١٩٦٠م.

٤- الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، الشيخ المفيد الامام أبو عبدالله محمد بن النعمان العُكبري البغدادي (ت: ١٣٤هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله المحمد التراث، ط١، بيروت، ١٩٩٥م - ١٤١٦هـ.

٥- الأساس في السنة وفقهها - السيرة النبوية، سعيد حوّى (ت: ٩٠٤ هـ)، ط٣، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، ١٤١٦هـ - ١٩٩٥م.

٦- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت: ٤٦٣هـ)، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار الجيل، ط١، بيروت، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

٧- أسد الغابة في معرفة الصحابة، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (ت: ٦٣٠هـ)، تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ - ١٩٩٤م.

۸- إعلام الساجد بأحكام المساجد، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي الشافعي (ت: ٧٩٤ هـ)، تحقيق: أبو الوفا مصطفى المراغى، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، ط٤، ٢١٦هـ - ١٩٩٦م.

9- أعلام النبوة، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (ت: ٤٥٠هـ)، ط١، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٠٩ه.

١٠ - الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (ت: ١٣٩٦هـ)، ط ١٠، دار العلم للملايين، ٢٠٠٢م.

١١ - الإمامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري (ت: ٢٧٦هـ)، تحقيق: على الشيري، ط١، انتشارات شريف الرضي، قم - إيران، ١٤١٣ه.

17- إمتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع، أحمد بن علي بن عبد القادر، أبو العباس الحسيني العبيدي، تقي الدين المقريزي (ت: ٥٤٨هـ)، تحقيق: محمد عبد الحميد النميسي، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩ م.

17 - الأموال لابن زنجويه، أبو أحمد حميد بن مخلد بن قتيبة بن عبد الله الخرساني المعروف بابن زنجويه (ت: ٢٥١هـ)، تحقيق: د. شاكر ذيب فياض، ط١، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، السعودية، عبد ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م.

18 - بحار الأنوار، العلامة المجلسي (ت: ١١١١هـ)، تحقيق: محمد الباقر البهبودي، عبد الرحيم الرباني الشيرازي، ط٢، مؤسسة الوفاء، بيروت - لبنان، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.

10 - بحوث في الملل والنحل، دراسة موضوعية مقارِنة للمذاهب الإسلامية، جعفر السبحاني، ط١، مؤسسة الإمام الصادق ﷺ، قم - إيران، 1٤٢٧ه.

17 - البدء والتاريخ، المطهر بن طاهر المقدسي (ت: نحو ٣٥٥هـ)، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعبد.

۱۷ – البداية والنهاية، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (ت: ۷۷هـ)، تحقيق: علي شيري، ط۱، دار إحياء التراث العربي، ۱۶۰۸هـ – ۱۹۸۸م.

۱۸ – تاريخ ابن الـوردي، عمر بن مظفر بن عمر بن محمد ابن أبي الفوارس، أبو حفص، زين الدين ابن الوردي المعري الكندي (ت: ٩٤٧هـ)، ط١، دار الكتب العلمية – لبنان/ بيروت، ١٤١٧هـ – ١٩٩٦م.

19 - تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، تحقيق: الدكتور بشار عوّاد معروف، ط١، دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٣م.

• ٢- تاريخ الطبري (تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري)، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (ت: ٣٦٩هـ)، صلة تاريخ الطبري لعريب بن سعد القرطبي، (ت: ٣٦٩هـ)، ط۲، دار التراث، بيروت، ١٣٨٧هـ.

۲۱ – تاریخ المدینة لابن شبة، عمر بن شبة (واسمه زید) بن عبیدة بن ریطة النمیري البصري، أبو زید (ت: ۲۲۲هـ)، تحقیق: فهیم محمد شلتوت، طبعه: السید حبیب محمود أحمد – جدة، ۱۳۹۹هـ.

۲۲ - تاریخ بغداد و ذیوله، تاریخ بغداد، للخطیب البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطیب البغدادي (ت: ٤٦٣هـ)،

دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٧هـ.

٢٣ تاريخ خليفة بن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (ت: ٢٤٠هـ)، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، ط٢، دار القلم، مؤسسة الرسالة – دمشق، بيروت، ١٣٩٧ه.

٢٤ تاريخ دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت: ٧١٥هـ)، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م.

٢٥ تاريخ مختصر الدول، غريغوريوس (واسمه في الولادة يوحنا)
 ابن أهرون (أو هارون) بن توما الملطي، أبو الفرج المعروف بابن العبري
 (ت: ٦٨٥هـ)، تحقيق: أنطون صالحاني اليسوعي، ط٣، دار الشرق، بيروت،
 ١٩٩٢م.

٢٦- التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، طاهر بن محمد الأسفراييني، أبو المظفر (ت: ٤٧١هـ)، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، عالم الكتب - لبنان، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.

۲۷ – تفسير السمر قندي، أبو الليث السمر قندي (ت: ۳۸۳هـ)، تحقيق: د. محمود مطرجي، دار الفكر، بيروت.

١١٨

۲۸ تفسير الماتريدي (تأويلات أهل السنة)، محمد بن محمود،
 أبو منصور الماتريدي (ت: ٣٣٣هـ)، تحقيق: د. مجدي باسلوم، ط۱، دار
 الكتب العلمية – بيروت، لبنان، ١٤٢٦هـ – ٢٠٠٥م.

٢٩ - التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت: ٣٦٤هـ)، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية - المغرب، ١٣٨٧هـ.

٣٠- تهذيب التهذيب، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (ت:٨٥٢هـ)، ط١، مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، ١٣٢٦هـ.

٣١- الثقات، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٣٥٤هـ)، ط١، دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن الهند، ١٣٩٣ هـ - ١٩٧٣م.

۳۲- ثم عقر الجمل، الحاج حسين الشاكري، ط١، مطبعة ستارة، ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م.

٣٣- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله عليه وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، محمد بن إسهاعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي (ت: ٢٥٦هـ)، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط١، دار طوق النجاة

(ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، ١٤٢٢هـ.

٣٤- الجامع، معمر بن أبي عمرو راشد الأزدي مولاهم، أبو عروة البصري، نزيل اليمن (ت: ١٥٣هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، ط٢، المجلس العلمي بباكستان، وتوزيع المكتب الإسلامي ببيروت، ١٤٠٣هـ.

90- الجرح والتعديل، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (ت: ٣٢٧هـ)، ط١، دائرة المعارف العثمانية - حيدر آباد الدكن - الهند، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ١٢٧١هـ - ١٩٥٢م.

٣٦- جمل من أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البَلاذُري، (ت: ٢٧٩هـ)، تحقيق: سهيل زكار ورياض الزركلي، ط١، دار الفكر - بيروت، ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م.

٣٧- جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي (ت: ٣٢هـ)، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، ط١، دار العلم للملايين - بيروت، ١٩٨٧م.

۳۸ - حرب الجمل وحرب صفين، السيد محسن الأمين الحسيني العاملي، ط۱، دار الراية البيضاء، العراق - بغداد، دار البيضاء، لبنان، ١٤٣٤هـ - ٢٠١٣م: ١١٧ - ١١٨.

٣٩ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (ت: ٤٣٠هـ)، دار السعادة – مصر، ١٣٩٤هـ – ١٩٧٤م، وعنها دار الكتاب العربي – بيروت، ودار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، و دار الكتب العلمية – بيروت، الكروت، و دار الكتب العلمية – بيروت،

- ٤٠ الخصائص الكبرى عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي
  (ت: ٩١١هـ) دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٤ الدر النظيم، يوسف بن حاتم الشامي المشغري العاملي (ت: ٦٦٤هـ)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٤٢ دلائل النبوة، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (ت: ٥٨ ٤هـ)، تحقيق: د. عبد المعطي قلعجي، ط١، دار الكتب العلمية، دار الريان للتراث، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- 27 ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، عبد الرحمن بن محمد بن محمد، ابن خلدون أبو زيد، ولي الدين الحضرمي الإشبيلي (ت: ٨٠٨هـ)، تحقيق: خليل شحادة، ط٢، دار الفكر، بيروت، ٨٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٤٤ ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة، الشهيد الأول (ت: ٧٨٦ه)، تحقيق: مؤسسة آل البيت السلام الإحياء التراث، مطبعة ستاره، ط١، مؤسسة

آل البيت عظال الإحياء التراث - قم، ١٤١٩هـ.

٥٥ – الروض المعطار في خبر الأقطار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد الله عبد المنعم الحِميرى (ت: ٩٠٠هـ)، تحقيق: إحسان عباس، ط٢، مؤسسة ناصر للثقافة، بيروت، ١٩٨٠م.

٤٦ - الرياض النضرة في مناقب العشرة، أبو العباس، أحمد بن عبد الله
 بن محمد، محب الدين الطبري (ت: ١٩٤هـ)، ط٢، دار الكتب العلمية.

٧٧ - الزهد والرقائق لابن المبارك (يليه، مَا رَوَاهُ نُعَيْمُ بْنُ حَمَّادٍ فِي نُسْخَتِهِ زَائِدًا عَلَى مَا رَوَاهُ اللَّرُوزِيُّ عَنِ ابْنِ المُبَارَكِ فِي كِتَابِ الزُّهْدِ)، أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي، التركي ثم المرُّوزي (ت: ١٨١هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، دار الكتب العلمية - بيروت.

٤٨- سبل الهدى والرشاد، في سيرة خير العباد، وذكر فضائله وأعلام نبوته وأفعاله وأحواله في المبدأ والمعاد، محمد بن يوسف الصالحي الشامي (ت: ٩٤٢هـ)، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ على محمد معوض، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.

29 - سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، عبد الملك بن حسين بن عبد الملك العصامي المكي (ت: ١١١١هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود - على محمد معوض، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت،

١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.

• ٥ - السنن الكبرى، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (ت: ٣٠٣هـ)، تحقيق واخراج: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف: شعيب الأرناؤوط، تقديم: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، مؤسسة الرسالة - بيروت، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م.

10-سؤالات أبي عبيد الآجري أبا داود السجستاني في الجرح والتعديل، أبو داود سليان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمر و الأزدي السِّجِسْتاني (ت: ٢٧٥هـ)، تحقيق: محمد علي قاسم العمري، ط١، عادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.

٥٢ - سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْم الذهبي (ت: ٧٤٨هـ)، دار الحديث - القاهرة، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.

٥٣ - السيرة الحلبية (إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون)، على بن إبراهيم بن أحمد الحلبي، أبو الفرج، نور الدين ابن برهان الدين (ت: ١٤٢٧هـ)، ط٢، دار الكتب العلمية، ببروت، ١٤٢٧هـ.

٤٥ - السيرة النبوية (من البداية والنهاية لابن كثير)، أبو الفداء إسهاعيل
 بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (ت: ٧٧٤هـ)، تحقيق: مصطفى عبد
 الواحد، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت - لبنان، ١٣٩٥هـ -

١٩٧٦م.

00- السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، أبو محمد، جمال الدين (ت: ٢١٣هـ)، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، ط٢، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ١٣٧٥هـ - ١٩٥٥م: ٢/ ٤٤٣.

٥٦ - السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٣٥٤هـ)، صحّحه، وعلق عليه الحافظ السيد عزيز بك وجماعة من العلماء، ط٣، الكتب الثقافية - بيروت، ١٤١٧هـ.

٥٧ - شرح مشكل الآثار، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (ت: ٣٢١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤١٥هـ - ١٤٩٤م.

٥٨ - شرح نهج البلاغة، لأبي حامد عز الدين بن هبة الله بن محمد بن محمد ابن أبي الحديد المدائني (ت: ٥٥١هـ)، ضبطه وحققه: محمد عبد الكريم النمري، ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ٢٠٠٩م.

99- شرف المصطفى، عبد الملك بن محمد بن إبراهيم النيسابوري الخركوشي، أبو سعد (ت: ٤٠٧هـ)، ط١، دار البشائر الإسلامية - مكة، ١٤٢٤هـ.

ابو قتادة الأنصاري أبو قتادة الأنصاري

• ٦- شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، محمد بن أحمد بن علي، تقي الدين، أبو الطيب المكي الحسني الفاسي (ت: ٨٣٢هـ)، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م

71- الطبقات الكبرى، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (ت: ٢٣٠هـ)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م.

77- طبقات خليفة بن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (ت: ٢٤٠هـ)، رواية: أبي عمران موسى بن زكريا بن يحيى التستري (ت ق ٣هـ)، محمد بن أحمد بن محمد الأزدي (ت ق ٣هـ)، تحقيق: د سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٤هـ – ١٩٩٣م.

77- العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي النبي القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (ت: ٤٣٥هـ)، قدم له وعلق عليه: محب الدين الخطيب، ط١، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد - المملكة العربية السعودية، ١٤١٩هـ.

٦٤ - عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن أجمد، ابن سيد الناس، اليعمري الربعي، أبو الفتح، فتح الدين

(ت: ۷۳۶هـ)، تعلیق: إبراهیم محمد رمضان، ط۱، دار القلم – بیروت، ۱۶۱۶هـ/ ۱۹۹۳م.

٦٥ عيون الأخبار، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت:
 ٢٧٦هـ)، دار الكتب العلمية، بروت، ١٤١٨هـ.

77 - الغدير، الشيخ الأميني (ت: ١٣٩٢ هـ)، ط٤، دار الكتاب العربي، بيروت - لبنان، ١٣٩٧ هـ - ١٩٧٧ م.

77 - فتنة مقتل عثمان بن عفان ، محمد بن عبد الله بن عبد القادر غبان الصبحي، ط٢، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

٦٨ - فتنة مقتل عثمان بن عفان ، محمد بن عبد الله بن عبد القادر غبان الصبحي، ط٢، عهادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

٦٩ – الفتنة و وقعة الجمل، سيف بن عمر الأسدي التَّمِيمي (ت: ٢٠٠هـ)،
 تحقيق: أحمد راتب عرموش، ط٧، دار النفائس، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.

• ٧- فضائل الصحابة، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: د. وصي الله محمد عباس، ط١، مؤسسة الرسالة - بروت، ٢٤٠٣هـ.

١٧ - فقه اللغة وسر العربية، عبد الملك بن محمد بن إسهاعيل أبو منصور الثعالبي (ت: ٤٢٩هـ)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، ط١، إحياء التراث العربي، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠٢م.

٧٢- فيض القدير شرح الجامع الصغير، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين المناوي (ت ١٠٣١هـ)، تحقيق وتصحيح: أحمد عبد السلام، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٥هـ - ١٩٩٤م.

٧٣- الكامل في التاريخ، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (ت: ١٣٠هـ)، عمر عبد السلام تدمري، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.

٧٤ الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي (ت: ٣٥٥هـ)، تحقيق:
 كمال يوسف الحوت، ط١، مكتبة الرشد – الرياض، ١٤٠٩هـ.

٧٥ - كتاب الولاة وكتاب القضاة للكندي، أبو عمر محمد بن يوسف بن يعقوب الكندي المصري (ت: بعد ٥٥ هد)، تحقيق: محمد حسن محمد حسن إسهاعيل، وأحمد فريد المزيدي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

٧٦- الكتاب، عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء، أبو بشر، الملقب سيبويه (ت: ١٨٠هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، ط٣، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م.

٧٧- كشف الغمة في معرفة الأئمة، على بن أبي الفتح الإربلي (ت: ٣٩٦هـ)، ط٢، دار الأضواء - بيروت - لبنان، ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م.

٧٨- كنز العمال، المتقي الهندي (ت: ٩٧٥هـ)، تحقيق: ضبط وتفسير: الشيخ بكري حياني/ تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م.

٧٩- لسان الميزان، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢هـ)، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، ط١، دار البشائر الإسلامية، ٢٠٠٢م.

• ٨- المحبر، محمد بن حبيب بن أمية بن عمرو الهاشمي، بالولاء، أبو جعفر البغدادي (ت: ٢٤٥هـ)، تحقيق: إيلزة ليختن شتيتر، دار الآفاق الجديدة، بروت.

١٨- المختصر الكبير في سيرة الرسول عَيْلاً، عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم، ابن جماعة الكناني، الحموي الأصل، الدمشقيّ المولد، ثم المصري، عز الدين (ت: ٧٦٧هـ)، تحقيق: سامي مكي العاني، ط١، دار البشير، عان، ١٩٩٣م.

١٢٨

٨٢ مرويات غزوة حنين وحصار الطائف، إبراهيم بن إبراهيم قريبي،
 ط١، عهادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ١٤١٢هـ.

۸۳ مستخرج أبي عوانة، أبو عوانة يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم النيسابوري الإسفراييني (ت: ٣١٦هـ)، تحقيق: أيمن بن عارف الدمشقي، ط١، دار المعرفة - بيروت، ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.

۸۶ - المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن محمد بن محمد بن أعيم بن الحكم الضبيالطهاني النيسابوري المعروف بابن البيع (ت: ٥٠٤هـ)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م.

٥٥ - مسند ابن الجعد، علي بن الجَعْد بن عبيد الجَوْهَري البغدادي (ت: ٢٣٠هـ)، تحقيق: عامر أحمد حيدر، ط١، مؤسسة نادر - بيروت، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

٨٦ مسند أبي حنيفة، أبو حنيفة النعمان بن ثابت التيمي الكوفي (ت: ١٥٠هـ)، رواية أبي محمد عبد الله بن محمد بن يعقوب ابن الحارث الحارثي، تحقيق: أبو محمد الأسيوطي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٨م.

۸۷ مسند أبي داود الطيالسي، أبو داود سليمان بن داود بن الجارود الطيالسي البصرى (ت: ۲۰۶هـ)، تحقيق: الدكتور محمد بن عبد المحسن

التركي، ط١، دار هجر - مصر، ١٤١٩هـ - ١٩٩٩م.

۸۸ - مسند إسحاق بن راهويه، أبو يعقوب إسحاق بن إبراهيم بن مخلد بن إبراهيم الخنظلي المروزي المعروف به ابن راهويه (ت: ۲۳۸هـ)، تحقيق: د. عبد الغفور بن عبد الحق البلوشي، ط۱، مكتبة الإيهان - المدينة المنورة، ١٤١٢هـ - ١٩٩١م.

٨٩ مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل
 بن هلال بن أسد الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط – عادل
 مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، مؤسسة
 الرسالة، ١٤٢١هـ – ٢٠٠١م.

• ٩ - مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (ت: ٢٩٢هـ)، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله، وعادل بن سعد، وصبري عبد الخالق الشافعي، ط١، مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة، ٢٠٠٩م.

٩٢ - مسند عمر بن الخطاب، أبو يوسف يعقوب بن شيبة بن الصَّلْت

بن عُصْفور السدوسي بالولاء البصري (ت: ٢٦٢هـ)، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، مؤسسة الكتب الثقافية - بيروت، ١٤٠٥هـ.

97 - المسند، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن عبد المطلب بن عبد مناف المطلبي القرشي المكي الشافعي (ت: ٢٠٤هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ٢٠٤هـ.

98- المسند، أبو سعيد الهيثم بن كليب بن سريج بن معقل الشاشي البِنْكَثي (ت: ٣٣٥هـ)، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله، ط١، مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة، ١٤١٠ه.

90- مشاهير علماء الأمصار وأعلام فقهاء الأقطار، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٣٥٥هـ)، حققه ووثقه وعلق عليه: مرزوق على ابراهيم، ط١، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع - المنصورة، ١٤١١هـ - ١٩٩١م.

97- المصنف، أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليهاني الصنعاني (ت: ٢١١هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، ط٢، المجلس العلمي - الهند، المكتب الإسلامي - بيروت، ١٤٠٣هـ.

٩٧ - معجم ابن الأعرابي، أبو سعيد بن الأعرابي أحمد بن محمد بن زياد بن بشر بن درهم البصري الصوفي (ت: ٣٤٠هـ)، تحقيق وتخريج: عبد المحسن بن إبراهيم بن أحمد الحسيني، ط١، دار ابن الجوزي، المملكة العربية

السعودية، ١٨٤١هـ - ١٩٩٧م.

٩٨ - معجم الفروق اللغوية، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (ت: نحو ٣٩٥هـ)، تحقيق: الشيخ بيت الله بيات، ومؤسسة النشر الإسلامي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجراعة المدرسين، ط١، قم - ايران، ١٤١٢هـ.

99- معجم حفاظ القرآن عبر التاريخ، محمد سالم محيسن (ت: 18۲۲هـ)، ط۱، دار الجيل - بيروت، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

١٠٠ معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م.

۱۰۱- معرفة السنن والآثار، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَ وْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (ت: ٥٨ ٤هـ)، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، ط۱، جامعة الدراسات الإسلامية (كراتشي - باكستان)، دار قتيبة (دمشق - بيروت)، دار الوعي (حلب - دمشق)، دار الوفاء (المنصورة - القاهرة)، ۱۲۱۲هـ - ۱۹۹۱م.

۱۰۲ - المغازي، محمد بن عمر بن واقد السهمي الأسلمي بالولاء، المدني، أبو عبد الله، الواقدي (ت: ۲۰۷هـ)، تحقيق: مارسدن جونس، ط۳، دار الأعلمي - بيروت، ۱٤۰۹هـ/ ۱۹۸۹م.

۱۰۳ – المقتفى من سيرة المصطفى عَلَيْهُ، الحسن بن عمر بن الحسن بن حبيب، أبو محمد، بدر الدين الحلبي (ت: ۷۷۹هـ)، تحقيق: د مصطفى محمد حسين الذهبي، ط۱، دار الحديث، القاهرة، مصر، ۱۶۱۲هـ – ۱۹۹۲م.

١٠٤ مناقب آل أبي طالب، أبو جعفر محمد بن علي بن شهرأشوب السروي المازندراني، تحقيق وفهرسة: د. يوسف البقاعي، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٤١٢هـ – ١٩٩١م.

0 • 1 - منتهى المطلب، العلامة الحلي (ت: ٧٢٦ه)، تحقيق: قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلامية، ايران - مشهد، 1٤١٩هـ.

۱۰۶ - موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني (ت: ۱۷۹هـ)، تحقيق: بشار عواد معروف ومحمود خليل، مؤسسة الرسالة، ۱٤۱۲هـ.

۱۰۷ – نثر الدر في المحاضرات، منصور بن الحسين الرازي، أبو سعد الآبي (ت: ۲۱۱هـ)، تحقيق: خالد عبد الغني محفوط، ط۱، دار الكتب العلمية – بيروت/لبنان، ۱٤۲٤هـ – ۲۰۰۶م.

۱۰۸ - نسخة نبيط بن شريط الأشجعي (نبيط بن شريط: له صحبة)، أَحْمَدُ بنُ القَاسِمِ بنِ كَثِيْرِ بنِ صدقَة بنِ الرَّيَّانِ المِصْرِيُّ اللُّكِيُّ، نَزِيْلُ البَصْرَةِ (ت: ٣٥٦هـ)، تحقيق: خلاف محمود عبد السميع، ط١، دار الكتب العلمية،

۲۰۰۲م.

۱۰۹ - نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، أبو العباس أحمد بن علي القلقشندي (ت: ۸۲۱هـ) تحقيق: إبراهيم الإبياري، ط۲، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ۱٤۰۰هـ - ۱۹۸۰م.

• ١١٠ - النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (ت: ٢٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى - محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.

الرضي (ت: ٢٠١هـ)، مع ضبط الأديب الأريب: علي بن محمد ابن السكون الرضي (ت: ٢٠٠هـ)، مع ضبط الأديب الأريب: علي بن محمد ابن السكون (ت: ٢٠٠هـ تقريبا)، تحقيق: الشيخ قيس بهجت العطار، شعبة إحياء التراث والتحقيق، العتبة العلوية المقدسة، ط١، العراق – النجف الأشرف، ١٤٣٧هـ.

۱۱۲ - الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد، أحمد بن محمد بن الحسين بن الحسن، أبو نصر البخاري الكلاباذي (ت: ۳۹۸هـ)، تحقيق: عبد الله الليثي، ط۱، دار المعرفة - بيروت، ۱٤۰۷هـ.

۱۱۳ - وسيلة الإسلام بالنبي الله أحمد بن حسين بن علي بن الخطيب، أبو العباس القسنطيني، ابن قنفذ (ت: ۱۸هـ) تحقيق: سليمان العيد المحامي،

ابو قتادة الأنصاري أبو قتادة الأنصاري

ط١، دار الغرب الإسلامي - بيروت - لبنان، ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.

۱۱۶ - وقعة صفين، ابن مزاحم المنقري، (ت: ۲۱۲هـ)، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون، ط۲، المؤسسة العربية الحديثة، القاهرة - مصر، منشوراتمكتبة آية اللهالعظميالمرعشيالنجفي، قم - إيران، ۱٤٠٣هـ.

### الدوريات:

110 - مجلة المبين، مجلة فصلية محكمة، تصدر عن مؤسسة علوم نهج البلاغة، العدد الأول، السنة الأولى، ١٤٣٧هـ - ٢٠١٦م.

\* \* \*

المحتويات ١٣٥

# المحتويات

| •  | مقدمة المؤسسة                              |
|----|--------------------------------------------|
| 4  | مقدمة                                      |
| ١٣ | التمهيد                                    |
| 10 | أولاً: اسمه وكنيته ولقبه                   |
| ١٨ | ثانيًا: كرمه وحلمه                         |
| ۲. | ثالثا: أولاده                              |
| ۲۱ | رابعًا: مفهوم الرفض والروافض               |
|    | الفصل الأول                                |
|    | حياته مع الرسول عياله وبعده إلى عهد عثمان  |
| ٢٩ | المبحث الأول: حياته مع رسول الله عَيْظَةً  |
| ٢٩ | أُولًا: مشاركته في معارك رسول الله عَيْظَة |
| ۳. | ١ – معركة أحد و موقفه فيها                 |
| ۳١ | ۲ – دوره في غزوة بني قريظة                 |
| ۳١ | ٣- معركة الخندق وما نقل فيها               |
| ٣٢ | ٤ – مشاركته في خيبر ودوره في حنين          |
| ~~ | ٥ - دوره في الطائف وتبوك                   |
| ۴۸ | ثانيًا: قيادته السرايا ومشاركته فيها       |
| ٤١ | ثالثًا: بعض مروياته عن النبي للله          |

البو قتادة الأنصاري أبو قتادة الأنصاري

| ٤٥    | المبحث الثاني: حياته بعد الرسول عليه على عهد عثمان |
|-------|----------------------------------------------------|
| ٤٦    | أولًا: فساد الحاكم المنصب في مؤامرة السقيفة        |
| 0 •   | ثانيًا: موقف أبي قتادة من فساد حاكم السقيفة        |
| 7.    | ثالثًا: اعتزال أبي قتادة القتال مع الحاكم الفاسد   |
|       | الفصل الثاني:                                      |
|       | حياته مع أمير المؤمنين                             |
| 19    | المبحث الأول: دوره في معارك أمير المؤمنين ﷺ        |
| 79    | أولًا: في معركة الجمل وموقفه فيها                  |
| VV    | ١ – موقف أبي قتادة في معركة الجمل                  |
| ٨١    | ٢- ذكر أصحاب الجمل في نهج البلاغة                  |
| Λ٤    | ثانيًا: دوره في معركة صفين                         |
| Λ٤    | أحداث صفين                                         |
| ٩ ٤   | ثالثًا: دوره في معركة النهروان                     |
| 99    | المبحث الثاني: مواقفه مع عائشة ومعاوية             |
| 99    | أولًا: موقفه مع عائشة وحجته عليها                  |
| ١٠٣   | ثانيًا: موقفه مع معاوية في المدينة                 |
| 1 • 9 | خاتمة                                              |
| 114   | المصادر والمراجع                                   |
| 174   | الدوريات                                           |